Ken Wilber
Der integrale Weg zur Ganzheit






KEN WILBER

Der
integrale
Weg zur
Ganzheit

RAUM FUR WACHSTUM, EINHEIT
UND LEBENSFREUDE FINDEN

Aus dem Amerikanischen
von Jochen Lehner



Der Verlag behilt sich die Verwertung des urheberrechtlich
geschiitzten Inhalts dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und
Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdriicklich vor.
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

MIX

Papier | Fordert
gute Waldnutzung

5%5:9 FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Die Originalausgabe erschien unter dem Titel Finding Radical Wholeness.
The Integral Path to Unity, Growth, and Delight bei Shambhala Publications, Inc.
Copyright der deutschsprachigen Ausgabe © 2025 Kosel-Verlag, Miinchen,

in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich
Pflichtinformationen nach GPSR)

Copyright © 2024 Ken Wilber
by arrangement with Shambhala Publications, Inc., Boulder.
Alle Rechte vorbehalten

Umschlaggestaltung: zero-media.net, Miinchen
Umschlagmotiv: © FinePic®, Miinchen
Redaktion: Ralf Lay
Fachliche Beratung: Michael Habecker
Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P68neck
Printed in Germany
ISBN 978-3-466-34836-7

www.koesel.de



Inhalt

Einleitung........... ... ...

1

Aufwachen - Eine Einfihrung ................. .
Die Anzeichen des Aufwachens .
Die fiinf Hauptstadien des Aufwachens .~
Ewigkeit und Unendlichkeit ..

Weshalb ist das Aufwachsen notwendig? ... . ..
Was heift vaufwachsen?
Ein vereinfachtes vierstufiges Modell des Aufwachsens
Die magische und die mythische Strukturstufe =

Das Aufwachen wird vom Aufwachsen her gedeutet. . ... ..

Spirituelle Intelligenz und spirituelle Erfahrung
Spirituell, aber nicht religiés. ...
Jesus und Gaia

Strukturen und Stadien/Zustande ...

Die friihen Stufen des Aufwachsens

Die archaische Stufe der Verschmelzung (karminrot) im

integralen Sprachgebrauch und ihre Entsprechungen
Die Stufe der magischen Macht (rot) ...

26
31
33
37

47
52
57
68

70

81
85
90
100

106

111



Die Hauptformen mystischer Erfahrung ... 124

Die Wilber-Combs-Matrix . : . 128
Die magische Naturmystik des Schamanismus ... 132
Zusammenfassung 134

Die mythisch-buchstabengldubige Stufe (bernsteinfarben).. 137

Ursprungsmythen und ihre wortwortliche Auslegung 139
Die mythisch-subtile Stufe 144
Ein Forderband 148
Die neuzeitliche rationale Stufe (orange) ..................... 154
Rationalitdt als Entmythologisierung oder Die Jefferson-Bibel =~ 156
Das Wesen des Mythischen ... ... 160
Der rationale Atheist 168
Der kausale formlose Zustand ... ... 169
Der Ur-Buddhismus v . . 173
Der Tod des mythischen Gottes. ... 177
Das Was und Wozu der Evolution .~ 179
Die postmodern-pluralistische Stufe (griin) 186
Freiheit und Gleichheit . 188
Die progressive Linke und die konservative Rechte 194
Griin und seine Starken. 201
Wachstums- oder Dominanzhierarchie? =~~~ 206
Griine Religion . : . . 209
Die inklusiv-integrale Stufe (tlrkis)........................... 214
Das Wesen der integralen Stufen 215
Inklusiv-integral und der Eine Geschmack ... . 217
Der Dualismus in der Wissenschaft des neuen Paradigmas 225
Tantra und seine Bedeutung. ... ... . - 227

Aufwachsen und Aufwachen, beide sind unverzichtbar 230



10 Aufrdumen und den Schatten heilen 236

Eine unstete Ich-Grenze . . 242
Der 3-2-1-Prozess - - - - 253
Die Praxis des 3-2-1-Prozesses 255
Zusammenfassung 261
11 Auftauchen 263
Dievier Quadranten 263
Vier Quadranten oder die grofle Dreiteilung? 270
Das harte oder Geist-Korper-Problem . 271
Was Materie eigentlich ist - . o ... 275
Transgender-Identitit — Wie man die Debatte
entscharfenkénnte 282
Die Quadranten im Alltag 284
Die Quadranten und die Grofle Ganzheit =~~~ 295
12 Aufmachen 300
Unsere vielen Intelligenzen 300
Evolution und Intelligenzen 301
13 Dunkle Schatten 304
Das Gleichgewicht des Schreckens. ... ... 304
Die wahren Siinden der Moderne 316
Eine auf Entwicklung angelegte Kultur . o ... 323
14 Der Albtraum der Moderne................... ... 334
Das grofSe System der Natur 334
Messen statt wahrnehmen. ... 339
Atomismus und Systemtheorie — ein neues Paradigma? 348

Die Welt von morgen — ein globaler Transhumanismus? 353



15 Aufwachen......... .. 356

Unser Vorhaben 356
Wie das Aufwachen in Vergessenheit geriet ... 360
Der Zeuge und der Eine Geschmack 363
ZweiSchritte 366
Hilfreiche Winke 368
ZumICHBINerwachen . .. . . 373

16 Auf den Zeugen und den Einen Geschmack hinweisen. ... .. 380
Der Zeuge, erster Durchgang 380

Der Eine Geschmack, erster Durchgang ... 385

Der Zeuge, zweiter Durchgang 389

Der Eine Geschmack, zweiter Durchgang ... 393

17 Wiessich Erleuchtunganfahlt ................................... 399
GrofSe Gliickseligkeit 399

Die Fiille der Liebe jenseits der Liebe ... 403

18 Dasintegrale sexuelle Tantra ............................ ... . 409
Eine kurze Anmerkung zur Verwendung des Begriffs »Tantra« = 415
Vom Stellenwert relativer Seligkeit und Liebe im Tantra .. 416

19 Die Praxis des integralen sexuellen Tantra ................... 418
Das Erkennen im Tantra 418

Mit Sex zur Erkenntnis des Zeugen ... ... 421
Sexualitdt und der Eine Geschmack 429

Die Vereinigung von Gliickseligkeit und Liebe ... 436
Zusammenfassung . . . . 439
Nachwort ... . . .. 443
Anmerkungen. . . . . 448
Register ... ... ... . 466

Uber den Autor 480



Einleitung

Dieses Buch handelt von Ganzheit und dem Begriff »Ganzheit« mochte ich
ein besonderes Gewicht geben. Ich werde sogar behaupten (und Sie fiir die-
sen Gedanken zu gewinnen versuchen), dass wahre Spiritualitit eigentlich
in der Entdeckung der Ganzheit liegt, die folglich Sinn und Zweck in Threm
Leben stiften kann. Wir reden aber nicht von theistischer oder mythischer
Spiritualitit, die an bestimmte Glaubenssitze oder eine Weltanschauung
gebunden ist, die eine hochste Gottheit, ein iibernatiirliches Wesen oder
etwas Transzendentes postuliert, dem es zu huldigen gilt. Es ist natiirlich
in Ordnung, wenn Sie an so etwas glauben, aber in diesem Buch geht es um
etwas anderes. Im Ubrigen kann IThnen wahre Ganzheit trotz eines solchen
Glaubens fehlen und genauso kann es sein, dass Sie diese Ganzheit trotz
Thres Glaubens fiir sich entdecken. Jedenfalls geht es bei echter Spirituali-
tat darum, zu dieser Ganzheit zu finden, und Der integrale Weg zur Ganzheit
mochte Thnen Zuginge dazu aufzeigen, die Sie mitten im Leben nutzen kon-
nen und die Thnen vor Augen fithren, wie unendlich viel die wahre Ganzheit
tiir Ihr Sein und Bewusstsein bewirken kann.

Vielleicht haben Sie schon mal jemanden sagen horen: »Ich bin spirituell,
aber nicht religios.« So verhilt es sich in gewisser Weise auch mit diesem
Buch. Es ist insofern spirituell, als es Thnen dazu verhelfen mochte, hier
und jetzt und mitten im realen Leben wahre Ganzheit und echte Spiritua-
litat zu entdecken, aber ohne dass Sie dafiir an magische oder mythische
Geschichten, an Wunder oder so etwas wie eine institutionalisierte Reli-



gion glauben miissten. Mit der Aussage, dass echte Spiritualitat im Streben
nach wahrer Ganzheit besteht, umgeht dieses Buch all die magischen und
mythischen Glaubenssitze, von denen so viele Religionen durchsetzt sind,
und in diesem Sinne ist es »spirituell, aber nicht religios«. Sie werden hier
folglich nicht behauptet finden, Moses habe tatsachlich das Meer geteilt,
Mohammed sei wirklich auf seinem Pferd zum Mond geflogen, um ihn mit
einem Schwerthieb zu zerteilen, oder Laozi sei bei seiner Geburt wahrhaftig
neunhundert Jahre alt gewesen. Derlei mythische Geschichten zihlen zum
Grundbestand vieler, wenn nicht der meisten Religionen dieser Welt, und
ob man sich als rechtgldubigen Anhdnger einer solchen Religion betrach-
ten kann, hiangt nicht zuletzt davon ab, ob man sich derartige Mythen zu
eigen macht und an sie glaubt.

Noch einmal, mich stort es nicht, wenn Sie sich mit einem mythischen
Glauben identifizieren, aber dieses Buch wird Sie nicht dazu anhalten. Es
wird Thnen stattdessen eine neue Form der Spiritualitit als »das Auffinden
wahrer Ganzheit« unterbreiten und dazu gezielt Ubungen und Verfahren
bereitstellen, mit denen Sie ganz direkt erleben konnen, wie Ganzheit iiber-
all in Threm Leben am Werk ist —und dann werden Sie definitiv sagen kon-
nen: »Ich bin spirituell, aber nicht religiés.« (Eine neuere Umfrage des Maga-
zins Time besagt ja, dass iiber siebzig Prozent der Millennials dieser Aussage
zustimmen — es gibt also zweifellos ein Publikum dafiir.)

Immanuel Kant merkte 1793 an, man lebe in modernen Zeiten und das
sei bereits daran zu erkennen, dass der Anblick eines auf Knien betenden
Menschen bei zufilligen Zeugen tiefe Geftihle der Peinlichkeit erzeuge. In-
zwischen leben wir langst in einer Welt, in der viele, vor allem hochgebil-
dete Menschen sich auflerstande sehen, die magischen und mythischen Er-
zdhlungen der grofSen Religionen noch langer fiir bare Miinze zu nehmen.
Und es wire ihnen tatsdchlich peinlich, wenn man sie dabei erwischte, dass
sie irgendwie doch noch an solche unglaubwiirdigen Dinge glaubten. Ich
bin zuversichtlich, dass Sie die von diesem Buch vertretene Spiritualitat
nicht beschamend finden werden —unabhingig von Ihrem Bildungsstand.

10 Einleitung



Es mochte Thnen einfach helfen, in Threm Sein und Bewusstsein wahre Ein-
heit und Ganzheit zu finden, und damit ist ja hoher Nutzen fiir Sie ver-
bunden, was Arbeit, Beziehungen, Spiel, Elternschaft, Karriere und einfach
Thren Alltag angeht.

Ich sage damit nicht, es gdbe an den grofden Religionen der Welt in ihrer
urspringlichen Form nichts Niitzliches und Sinnstiftendes, aber ich werde
Sie eben nicht zum Glauben an irgendeine der magischen oder mythi-
schen Wundergeschichten einer traditionellen Religion ermuntern. Ganz
bestimmt werde ich Sie nicht davon zu iiberzeugen versuchen, dass Jesus
Christus von einer Jungfrau geboren wurde. (Wirklich bemerkenswert, wie
Maria diese Schote abgezogen hat. Sie ist schwanger, und wenn ihr Mann
nicht der Vater ist, kann sie es nur mit einem anderen getrieben haben —da
muss sie sich schon eine wirklich gute Ausrede einfallen lassen. Und Josef
war offenbar begriffsstutzig genug, um sich diesen Baren aufbinden zu las-
sen und auch noch einzustimmen: »Sicher, ich habe ihr beigewohnt, aber
glaubt mir, der wahre Vater ist nicht von dieser Welt.«) Diese Storys meine
ich, bei denen sich moderne Menschen den Kopf kratzen oder sogar erro-
ten, wenn man Sie beim Glauben daran ertappt.

Das heifSt nun aber nicht, im Christentum oder in anderen Weltreligio-
nen sei absolut nichts von Wert zu finden. Hier ist natiirlich hochste Vor-
sicht geboten. Ich gehe davon aus, dass es in den meisten Religionen der
Welt einen kleinen, aber wesentlichen Kern von echter Spiritualitit (in dem
von mir gemeinten Sinne) gibt. Die meisten herkdmmlichen Religionen ver-
treten etwas, was den Menschen tatsiachlich zur Erkenntnis wahrer Ganz-
heit verhelfen kann, und in diesem Sinne sind die Traditionen im Kern, und
nur dort, »spirituell, aber nicht religios«.

Wenn wir das Christentum als Beispiel nehmen, gibt es da eine Vielzahl
an magischen und mythischen Glaubensinhalten, die sich ein Christ zu
eigen zu machen hat, zum Beispiel das, was im Glaubensbekenntnis von
Nicda oder im apostolischen Glaubensbekenntnis niedergelegt ist — lau-
ter Variationen tiber den Mythos des »eingeborenen« Sohns Gottes, der fiir

Einleitung 1



unsere Stinden gestorben ist und uns am Jiingsten Tag in der ewigen Selig-
keit und Herrlichkeit auferstehen lassen wird. Aufgeklarten Zeitgenossen
ist davon heute nichts mehr zu vermitteln. Es wurde hier aber noch etwas
anderes geboten, und zwar vor allem im Frithchristentum: die Moglich-
keit, auf dem Weg der Meditation und Kontemplation zum Bewusstsein
der Ganzheit zu finden. So sagt Paulus: »Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus
Christus auch war« (Phil 2, 5), denn so wiirden alle »eines Sinnes« sein. Die-
ses Streben nach Einssein und Ganzheit war ein zentrales Anliegen des frii-
hen Christentums und Ahnliches gilt beispielsweise fiir Hinduismus, Bud-
dhismus und Sufismus. Ich mdchte hervorheben, dass diese Ganzheit nichts
mit Glaubensiiberzeugungen zu tun hat, und vor allem bedarf es keiner ma-
gisch-mythischen Anschauungen, wie man sie in religiosen Texten wie der
Bibel findet. Dergleichen braucht man nicht mehr, zumal es sich um Uber-
bleibsel frither und niederer Stadien der Evolution oder des Aufwachsens
handelt — die magische und die mythische Stufe —, die weitgehend iiberholt
und deshalb kaum noch zu glauben sind.

Eine Nahtoderfahrung hat nichts damit zu tun, ob Sie materialistisch,
idealistisch oder nihilistisch denken oder einem Glauben anhingen. Im
gleichen Sinne hingt die Entdeckung wahrer Ganzheit nicht davon ab, ob
Sie sich zu magischen oder mythischen Glaubensinhalten oder auch zu
einem rationalen Glauben bekennen. Dessen bedarf es einfach nicht. Neben
der ganzen mythischen Uberlieferung gibt es im Christentum Schulen der
Kontemplation und Meditation, mystische Stromungen, die auf ein echtes
Erleben der Ganzheit abzielen, wie es seinen Niederschlag in Texten wie
Die Wolke des Nichtwissens' fand. »Nichtwissen« meint hier, dass man sich von
allen mythischen Glaubensinhalten 16st, um ins reine Aufwachbewusst-
sein zu kommen. Fiir diese Erfahrung der Ganzheit ist es in keiner Weise
erforderlich, sich magische oder mythische Glaubensinhalte zu eigen zu
machen, die normalerweise mit der Bekehrung oder dem Bekenntnis zum
Christentum einhergehen. Die echten christlichen Mystikerinnen und Mys-
tiker, die ich kenne (und Mystiker sind fiir mich Leute, die die Ganzheit

12 Einleitung



wirklich erlebt haben), glauben nicht an die zentralen christlichen Mythen
oder an Wundergeschichten wie die von der Parthenogenese oder von der
Auferstehung des Fleisches. Als Christ konnten Sie vielleicht von sich be-
haupten, Sie hitten Thr wahres Ich und die Urganzheit des Universums fiir
sich entdeckt, in der wir alle »eines Sinnes« sind, aber etwas ganz anderes
wire es zu sagen: »Ich glaube an den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist
und dass der Sohn von einer Jungfrau geboren wurde, dass er ans Kreuz ge-
schlagen wurde und starb und wieder auferstand und zum Himmel auffuhr
und mich jetzt von der Erbsiinde erlost.« Das sind zwei ganz verschiedene
Dinge, die eine spirituell, die andere religios.

Der 2021 verstorbene amerikanische Bischof und Autor John Shelby
Spong veréffentlichte zahlreiche Biicher — sein letztes ist das 2018 erschie-
nene Unbelievable —, die mit Nachdruck eine ganz dhnliche Position zum
Christentum einnehmen. Spongs Ansatz besteht darin, dass er zunichst
den himmelweiten Unterschied zwischen Erfahrung und Erkldrung heraus-
arbeitet, eine ganz wichtige Unterscheidung. Wir kénnen grob zwischen
»Erkenntnis durch Kennenlernen« und »Erkenntnis durch Erklarung« unter-
scheiden — und in diesem Buch soll es ganz tiberwiegend um Erkenntnis
durch Kennenlernen, also durch Erfahrung oder unmittelbares Erleben der
Ganzheit gehen. Das Bewusstsein der Einheit ldsst sich zwar beschreiben
und das ist dann eine Erkldrung, aber man muss die Ganzheit unmittelbar
erfahren, um zu wissen, was es damit auf sich hat (und wir werden uns mit
Ubungen beschiftigen, die Thnen genau das erlauben). Aus Spongs Sicht
gehorte zum wahren Christentum die Erfahrung der Einheit, aber historisch
war es so, dass es von einer Erklirung vereinnahmt wurde, die von wortlich
genommenen Mythen des ersten Jahrhunderts und von einer eher byzan-
tinischen Philosophie des vierten Jahrhunderts ausging. Den Mythen und
Wunderberichten der Bibel sprach Spong rundweg jede Realitdat ab und
ganz gewiss glaubte er selbst nicht an sie. Hierunter fallen alle magisch-
mythischen Glaubensinhalte des Christentums, auch die Vorstellung, Je-
sus sei tatsachlich fur unsere Siinden gestorben. Auflerdem die jungfrauli-

Einleitung 13



che Geburt, der korperliche Aufstieg zum Himmel, die Teilung des Meeres
durch Moses, Elias Aufstieg zum Himmel in einem feurigen Wagen und so
weiter. Spong sprach allen Mythen, Wunderberichten und tibernatiirlichen
Ereignissen, die mit dem Christentum verbunden worden sind, jegliche Rea-
litat ab und bei dieser Linie ist er in einem ganzen Dutzend Biichern kon-
sequent geblieben — und bedenken Sie bitte, dass er wahrhaftig anglikani-
scher Bischof war. Ich weifd wirklich nicht, wie er der Suspension entgangen
ist. Er kann nur die unmittelbare Erfahrung des Einen, der reinen Ganzheit,
akzeptieren, die er als Ganzheit des »Lebens, Liebens und Seins«bezeichnet.
Er lasst da keine Mythen als Scheinerkldrungen fiir diese Erfahrung gelten
und das sagt ja auch schon der Titel seines Buchs: Unbelievable.

Spong war wirklich »spirituell und nicht religios« und glaubte wie ich,
dass dies auch fiir Jesus gilt und dass der Kern seiner Botschaft die Ganz-
heit ist.

So ist es nach meiner Uberzeugung auch beim Buddha, bei Shankara,
Plotin, Laozi, Yeshe Tsogyal, Zhuangzi (Chuangtse) und vielen anderen gro-
Ben Verwirklichten, die die traditionellen Religionen gestiftet haben. Die
Suche nach Ganzheit steht im Mittelpunkt des Interesses der meisten Welt-
religionen, ungeachtet der Tatsache, dass sie sich in ihren Hauptmythen
stark unterscheiden. Kurz, wenn man eins mit dem Universum ist, ist man
eins mit dem Universum, unabhingig davon, welche Ausdriicke oder Bil-
der man dafiir wihlt. Das Eine ist das Eine. Wenn wir die grofSen Traditio-
nen ganz genau betrachten, werden wir das Bewusstsein der Einheit tiber-
all als den eigentlichen Kern erkennen. Es gibt ja sogar eine philosophische
Schule, die Philosophia perennis oder »immerwiahrende Philosophie« genannt
wird. Diese Philosophie hat zum Inhalt, dass die grofSen Religionen der Welt
allesamt auf Ganzheit abzielen und dass sie sich zwar in ihren duf8eren For-
men, das heifdt in ihren mythischen Erkldrungen, stark unterscheiden, aber
dass die innere Ganzheit letztlich iiberall gleich aufgefasst wird, weil die Er-
fahrung der Einheit die gleiche ist. Bedenken wir aber, dass die Darstellungen
dieser Erfahrung sehr unterschiedlich ausfallen konnen, weil sie Deutungen

14 Einleitung



enthalten, die vom jeweiligen kulturellen Umfeld geprégt sind. Man findet
hier deshalb nicht viel, was wirklich »immerwahrend« oder tiberall gleich
ist. Dennoch gehort es zu den Kernaussagen der Philosophia perennis, dass
sich die Wege der Meditation immer weiter entwickelten und ausdifferen-
zierten und letztlich alle auf eine tiberall gleich aufgefasste hochste Ganzheit
hindeuten. Und die Entdeckung dieser Ganzheit in der Form eines Bewusst-
seins der Einheit wurde als »Erleuchtung«, »Erwachen, »Satori«, "Metamor-
phosis¢, »Fana« oder als »die grofle Befreiung« bezeichnet und darum geht
es letztlich bei aller Meditation.

Ganzheit ist, wie wir spater noch im Einzelnen sehen werden, weder my-
thisch noch tibernatiirlich oder magisch. Sie besteht vielmehr darin, dass
man beim Betrachten der Welt ringsum plétzlich eins mit dieser Welt wird
und alles zu einer einzigen Erfahrung und zu einem einzigen Bewusstsein
der Einheit verschmilzt. Man fiihlt sich dann wirklich eins mit der Welt
und eins mit allem und das ganze Universum ersteht in einem selbst. So
lauft die Erfahrung der Einheit in vielen Fillen ab. Und spiter dann, nach
dieser Erfahrung, fallen einem alle moglichen Erkldrungen ein, die einer kri-
tischen Betrachtung meist nicht standhalten und deshalb auszusondern
sind, was aber niemanden davon abhilt, es trotzdem zu versuchen. Doch
dann weifd man immer noch, dass die Erfahrung etwas Reales war, wie kom-
pliziert die Erklarungen auch ausfallen mogen. Es handelt sich tatsachlich
um eine authentische Gipfelerfahrung vom Grund des Seins. Sie stellt ein
reales Aufwachen dar, einen kurzen Einblick in héchstes Bewusstsein der
Einheit, in das gottliche Einssein oder das, was im tibetischen Buddhismus
der »Eine Geschmack« oder die »Einheit des Geschmacks« genannt wird —
wahre Ganzheit also.

Ich will damit sagen, dass der Vedanta-Zweig des Hinduismus, der Taois-
mus, die Kabbala, die mystischen und kontemplativen Strémungen des
Christentums, die meisten Formen des Neoplatonismus, viele Schulen des
frithen Buddhismus, alle Schulen des Mahayana und Vajrayana, der Chas-
sidismus und Sufismus und viele andere im Innersten die Suche nach die-

Einleitung 15



ser wahren nondualen Ganzheit sind. Wir werden uns ansehen, wie es ist,
wenn einem diese Ganzheit dimmert, und wir werden uns mit Moglichkei-
ten beschaftigen, diese Ganzheit direkt zu realisieren und selbst zu erfahren,
ohne uns zu den mythischen Geschichten und wunderlichen Erklarungen
bekennen zu miissen, die sich so gern mit den urspriinglichen Formen die-
ser Religionen verbinden. Spiritualitat ist im Grunde einfach Religion ohne
alles Abwegige und darauf sind wir hier aus.

Wir werden uns auch, um einen weiteren Punkt vorwegzunehmen, ver-
gegenwirtigen, dass menschliche Entwicklung in Stufen des Wachstums
und der Evolution verlduft. Glainzende Wissenschaftler wie Jean Gebser
haben das nachgezeichnet und diese Stufen benannt, beispielsweise als
»archaisch¢, »magisch¢, »mythisch¢, »mental, »pluralistisch« und »integral.
Die Menschheit insgesamt durchlduft diese Stadien von den niederen zu den
hoheren und derzeit befinden wir uns am Beginn der integrierten Stufe. Wir
sehen uns diese Stufen und Stadien spiter noch néher an, aber ich mochte
jetzt schon vorwegnehmen, was ich tiber so gut wie alle magischen und my-
thischen Geschichten der Bibel sagen werde, namlich dass sie verfasst wur-
den, als die Menschheit sich noch in den frithen Stadien befand, die zwei- bis
sechstausend Jahre zuriickliegen. Folglich handelte es sich in der Zeit ihrer
Niederschrift nicht um Irrtiimer oder Wahnvorstellungen, sondern sie wur-
den von Menschen aufgeschrieben, die sich selbst noch im magischen und
mythischen Entwicklungsstadium befanden und in vollkommen ehrlicher
und aufrichtiger Absicht sprachen und schrieben.

Hier muss ich auch meine Kritik an diesen religiosen Anschauungen ein
wenig abmildern, weil sie ja so iibertrieben hart ist, als wiirde man ein ftinf-
jahriges Kind anschreien. Ich werde aber dabei bleiben — und das ist mir
ganz wichtig —, dass sie Produkte eines frithen, niederen und weitgehend
tiberholten Stadiums der menschlichen Evolution und folglich nicht mehr
zu glauben sind, ganz abgesehen davon, dass derartige Glaubensiiberzeu-
gungen keine Bedingung fiir die unmittelbare Erfahrung echter Ganzheit
sind. Sollten Sie solche Gewissheiten aber hegen, miissen Sie sie nicht ab-

16 Einleitung



legen; vielleicht werden Sie sich aber dafiir entscheiden oder Wege suchen,
sie auf einen der Evolution entsprechenden Stand zu bringen.

Wir sind also auf wahre Ganzheit aus, aber mit dieser Ganzheit hat es
eine eigene Bewandtnis und die fithrt uns direkt zum Kernanliegen die-
ses Buchs: Ganzheit springt nicht ins Auge, sie ist nichts, was jeder einfach
sieht wie einen Stein oder einen Baum. Man muss einfach wissen, wo man
sie zu suchen hat, und dann muss man losziehen und Ausschau halten. An-
sonsten werden Sie die Ganzheit nicht zu sehen bekommen (auch wenn das
kaum moglich erscheint), sondern Sie werden in etwas Halbfertigem und
Bruchstiickhaftem stecken bleiben, jedenfalls werden Sie nicht anndhernd
so ganz werden, wie Sie sein konnten. Ganzheit ist buchstéblich tiberall um
Sie herum und bereits in Ihnen gegeben, Thr Bewusstsein ist jetzt schon da-
mit geflutet, aber wenn Sie nicht wissen, wo und wie Sie nach ihr schauen
sollen, entgeht sie Thnen ganz einfach und Sie ahnen nicht einmal, dass sie
daist. Ich werde das so lange und so oft wiederholen, bis wir es beide nicht
mehr horen konnen, aber so liegen die Dinge nun mal. Und wenn es eine
Sache gibe, die ich wirklich gern vermitteln wiirde, dann wire es diese: Man
muss wissen, wo die Ganzheit zu suchen ist. Die allermeisten Menschen er-
fahren nicht viel Ganzheit in ihrem Leben, weil niemand ihnen gezeigt hat,
wo und wie man nach ihr schaut.

Wenn wir uns ernsthaft damit befassen, wo und wie nach der Ganzheit
Ausschau zu halten ist, stofSen wir auf etwas, das ebenso iiberraschend wie
verbliiffend ist, namlich dass es etliche verschiedene, aber gleich wichtige
Typen von echter Ganzheit gibt. Und es gibt Zuginge, Ubungen oder Expe-
rimente, tiber die man sich jedem einzelnen dieser Typen annidhern kann.
Wir werden uns diese Bereiche der Ganzheit genau ansehen und sie detail-
liert beschreiben, damit Sie sicher wissen, was Sie tun miissen, um sie zu
sehen. Es gibt fiinf solche Typen und ich will gleich vorwegsagen, dass nur
einer von ihnen etwas mit Spiritualitit zu tun hat. Wenn Sie also nicht an
Spiritualitit interessiert sind, kénnte es nach meiner Uberzeugung trotz-
dem sein, dass IThnen dieses Buch gefallt und Sie bereichert.

Einleitung 17



Fiir den Moment werde ich diesen fiinf Typen einfach nur Namen geben:
Aufwachen, Aufwachsen, Aufmachen, Aufriumen und Auftauchen. All das
konnen Sie in Threm Leben tun und jeder dieser Punkte wird Thnen eine
unglaublich tiefe Art von Ganzheit erschliefen. Wenn Sie alle zusammen-
nehmen, haben Sie eine umfassende »Grofée Ganzheit«. Vergegenwirtigen
Sie sich diese Typen, wie sie hier einer nach dem anderen erortert werden,
und sehen Sie zu, ob Sie etwas damit anfangen konnen. Was Thnen nichts
sagt, konnen Sie ignorieren. Aber die meisten finden diese Typen duflerst
aufschlussreich, es gibt sogar eine weltweite Praxis, die sich dieser »Groflen
Ganzheit« widmet. Sie nennt sich »integrale Metatheorie«. Und die vertrete
ich ja auch.

Auf den ersten Blick mag das alles ziemlich abgefahren erscheinen, aber
auf jedem dieser fiinf Wege geht es um eine ganz eigene Art von Ganzheit.
Man mochte ja meinen, dass es nur eine Art von Ganzheit gibt, wenn diese
wirklich Ganzheit ist. Da steht uns eine schockierende Erkenntnis bevor:
Die Ganzheit der authentischen Wege des Aufwachens, aus denen die gro-
en Religionen hervorgingen und die in einer Erfahrung des »Einsseins mit
allem« bestanden, ist nur einer der groflen Typen der Ganzheit, und zwar
der, den wir als »Aufwachen« bezeichnen. Aber es gibt wie gesagt mindes-
tens finf Hauptformen, Dimensionen oder Bereiche der Ganzheit, nim-
lich die oben genannten —und das erweist sich als tief bedeutsam, weil wir
in jedem dieser Bereiche einem ganz eigenen Typ der Ganzheit begegnen.

Menschen haben iiberall auf der Welt tiber Jahrtausende bis heute daran
gearbeitet, alle diese Bereiche der Ganzheit zu entdecken. Leicht war das
nicht, denn es gilt nach wie vor, dass kein einziger von ihnen voéllig offen-
sichtlich ist und ins Auge springt, sie ziehen nicht an uns vorbei und ver-
kiinden, was sie sind. Jede einzelne Ganzheit muss aufgesucht werden und
Sie miissen wissen, dass sie da ist, sonst versuchen Sie es erst gar nicht.

Aus diesem Grund hat die Suche nach der integralen Metatheorie —und
»integral« bedeutet ja ungefahr so viel wie »ganzheitlich« — an die ftinfzig
Jahre gedauert, bis alle diese Formen der Ganzheit aufgefunden waren. Und

18 Einleitung



es kommt gar nicht selten vor, dass sich die Leute, wenn sie auf diesen inte-
gralen Ansatz stoflen, erst einmal an den Kopf fassen, weil sie schier nicht
glauben koénnen, dass sie nicht selbst auf diese »Ganzheiten« gekommen
sind — einfach weil sie so offensichtlich sind, wenn man einmal auf sie ge-
stoflen ist. In gewisser Weise sind sie ja auch augenscheinlich und eben jetzt
in Threm Bewusstsein prisent, aber es bleibt dabei: Wenn man nicht weif3,
wohin man den Blick richten muss, bleiben sie mysterios. Im Ubrigen ist
es so, dass drei der fiinf Typen der Ganzheit, nimlich Aufwachsen, Aufma-
chen und Aufraumen, erst im Laufe der letzten rund hundert Jahre entdeckt
wurden und wahrend des weitaus grofiten Teils der Menschheitsgeschichte
keine Rolle spielten, sodass uns nur ein partielles und fragmentiertes Leben
moglich war.

Es gibt derzeit nirgendwo sonst auf der Welt einen Entwicklungsansatz,
der alle fnf Arten der Ganzheit berticksichtigt. Wenn Sie also wahre Ganz-
heit mochten, sind Sie hier richtig. Sie werden im weiteren Verlauf dieses
Buchs kleine Zusammenfassungen, aber auch Ubungen und dazu Winke
oder Hinweise finden, die leicht umzusetzen sind und Thnen sofort und
ohne grofle Vorbereitung diese fiinf Bereiche der Groflen Ganzheit vor Au-
gen fiihren. Ich habe sie nicht selbst erfunden und zu jeder dieser Ganz-
heitsformen gibt es weltweite Communitys, die sich bemiihen, sie in ihrer
Tiefe auszuloten. Ich ziehe jedoch alle diese Anteile zusammen zu einer
Art Superholismus oder integraler Metatheorie. Das erleichtert es Thnen,
samtliche grundlegenden Ganzheiten aufzuspiiren, die gerade jetzt direkt
vor lhrer Nase sind. Sie miissen halt nur wissen, wohin man schauen muss.

Dieses Buch sollte urspriinglich »Raum fiir alles« heiffen. Wer verfolgt
hat, was ich bis jetzt tiber Ganzheit geschrieben und gesagt habe, wird diese
Titelwahl vielleicht naheliegend finden. Echte Ganzheit, GrofSe Ganzheit,
schafft Raum fiir alles in Threm Leben, auch wenn vieles jetzt noch gar
nicht enthalten ist. Wahrscheinlich geht Ihnen noch sehr viel ab, was Th-
nen eigentlich zusteht und schon in Threm Leben sein sollte, um es zu be-
reichern und zu verbessern, aber Sie haben dafiir noch keinen Raum ge-

Einleitung 19



schaffen, weil Sie nicht iiber gentigend Ganzheit verfiigen. Wenn Sie die
grundlegende Ganzheit dieser Welt erst einmal sehen konnen, findet alles
seinen Platz und Sie empfinden Thr Leben geradezu als ein Fiillhorn — ohne
Reibungsverluste, Spannung und Quilerei. Um fiir alles Platz zu schaffen,
miissen Sie wie gesagt jedoch sehr gut wissen, wo die »ganze Ganzheit« zu
suchen ist; das heif3t, Sie miissen wissen, wie man nach echtem Aufwachen,
Aufwachsen, Aufmachen, Aufriumen und Auftauchen Ausschau hilt. Bei
jedem einzelnen dieser Schritte wird Thnen iiberdeutlich werden, wo seine
wahre Ganzheit liegt.

Mich hat in meinem Leben als Forscher und Autor immer wieder scho-
ckiert zu sehen, wie vollkommen verborgen wahre Ganzheit sein kann —
schockiert vor allem deshalb, weil sie eben ja so iiberwiltigend offensicht-
lich ist, wenn man auf sie stofdt. Wie kann es sein, dass die Menschheit fiir
die Entdeckung dieser Zusammenhange Hunderttausende Jahre gebraucht
hat? Sind wir so blind?

Wenn Sie beispielsweise erkannt haben, was Aufwachsen bedeutet, wird
Thre Reaktion vermutlich wie bei den allermeisten Leuten zwei Hauptan-
teile haben: Erstens werden Sie verstehen, weshalb dieses ganze Gesche-
hen erst vor ungefihr hundert Jahren neu von der Menschheit entdeckt
wurde. Und zweitens werden Sie vermutlich staunend wahrnehmen, was
dieses Aufwachsen Thnen tiber die Ganzheit sagt, weil Thnen hier eine Art
der Ganzheit begegnet, deren Existenz Sie nicht einmal vermuten konn-
ten. Da mogen Sie ernsthaft Holist, engagierter Systemtheoretiker oder im
ganz allgemeinen Sinne jemand gewesen sein, der an die wahre Ganzheit
dieser Welt geglaubt hat, und doch werden Sie wahrscheinlich ungefihr so
reagieren: »Du meine Giite, ich hitte nicht gedacht, dass es diese Form der
Ganzheit iiberhaupt gibt.«

Wie bei den anderen Offenbarungsformen der Ganzheit werden Sie das
Aufwachsen als einen Aspekt der Ganzheit erleben, der miihelos zu ver-
stehen ist, aber nicht sozusagen auf der Hand liegt, bis man auf ihn hinge-
wiesen wird — und dann ist er schier nicht mehr zu tibersehen. So erleben

20 Einleitung



wir das bei allen genannten Aspekten der Groflen Ganzheit. Wir sprechen
beispielsweise beim Aufwachen tiber eine ganz direkte Erfahrung, aus der
die meisten groflen Religionen hervorgingen und die sie ihrer urspriingli-
chen Absicht nach den Menschen vermitteln wollten: das Erlebnis der rei-
nen Ganzheit. Im anschlieenden ersten Kapitel werden wir sehen, inwie-
fern dieses tiefe Erwachen so tiberwiltigend klar und selbstverstandlich
ist, dass ein anerkannter Experte auf diesem Gebiet sie als »unanfechtbar«
bezeichnet hat.

Bei den meditativen und kontemplativen Ansitzen der grofSen Religio-
nen ging es immer um direkte Verwirklichung des Aufwachens oder Er-
wachens und da waren keine magischen oder mythischen Geschichten
beteiligt, sondern es handelte sich um bewusstseinsverwandelnde Psy-
chotechnologie. Sie hatten nichts anderes als reine Ganzheit im Sinn, die
hochste nonduale Erfahrung der Einheit. Anschlieffend haben die Religio-
nen diesen unmittelbaren Erfahrungen unterschiedliche Erklarungen gegeben.
Die Religionen unterschieden sich in mancherlei Hinsicht, aber wenn ihre
Mystiker, also Menschen, die die Erfahrung tatsichlich gemacht hatten, ei-
nander begegneten und ins Gesprach kamen, wurde ihnen ganz schnell
klar, dass sie tiber ein und dieselbe grundlegende Wirklichkeit sprachen. Sie
blickten einander in die Augen und wussten Bescheid. Sie wussten, dass hin-
ter, unter und jenseits dieser relativen Welt gesondert existierender Dinge
und Ereignisse ein tiefes Einssein liegt, wahre Ganzheit. Sie wussten auch,
dass Menschen, die diese stets gegenwirtige Einheit noch nicht erkannt ha-
ben, einstweilen in der Welt der Leiden gefangen bleiben, einer gefallenen
Welt, einer dualistischen, gebrochenen, von der »Erbstinde« gezeichneten,
entfremdeten Welt, die jedoch »in einem Nu« durchschaut werden konnte,
um in diesem Erwachen zu dem zu werden, was tatsachlich immer der Fall
ist: wahre Ganzheit.

Viele sind heute mit einer »Achtsamkeit« genannten buddhistischen Auf-
wachpraxis vertraut. Sie reduzieren damit ihren Stress, verbessern ihren
Schlaf, lindern Depressionen und Angste, tun etwas fiir ihre Gesundheit,

Einleitung 21



steigern ihre Produktivitat, helfen ihren Beziehungen auf die Spriinge und
was dergleichen Selbstoptimierungsziele mehr sind —und das darf ja auch
so sein. Es gibt wissenschaftlich bestitigte Anhaltspunkte dafiir, dass Acht-
samkeit all dies tatsachlich leistet. Doch das ist nicht die urspriinglich damit
verbundene Absicht. Urspriinglich ging es bei der Achtsamkeitspraxis um
die unmittelbare Erfahrung Gottes. Anders gesagt, man wollte die alte my-
thische Gottesvorstellung fallen lassen und mittels Achtsambkeit die reine
nonduale Ganzheit realisieren, das Bewusstsein der Einheit mit dem Grund
allen Seins, ein Nirwana des unendlichen bruchlosen Einsseins und der Lei-
densfreiheit anstelle einer illusorischen und chronisch leidbehafteten, un-
zusammenhidngenden Samsara-Welt.

Zu dem, worum es beim Erwachen tiberhaupt geht, sagen solche Systeme
des Aufwachens zweierlei, nimlich dass jeder immer schon im Vollbesitz
des erleuchteten oder voll erwachten Geistes beziehungsweise der reinen
Ganzheit ist und dass zweitens so gut wie niemand davon weif3. Deshalb
heifSt es in den meisten dieser groflen meditativen Traditionen, dass man
nichts tun kann, um das Erwachen, die Erleuchtung oder die Befreiung zu
»erlangenc, da sie immer schon gegeben ist und man sich etwas Gegebenes
nicht noch eigens verschaffen kann. »Erleuchtung erlangen«ist ungefahr so
sinnlos, als wollte man »eine Lunge erlangen« oder »Fiifle erlangen«. Aber
man erkennt diesen nie absenten erleuchteten Geist sofort, wenn einen je-
mand darauf hinweist. (Wir sprechen hier von »Winken« oder »Hinweisenc
und Sie werden in diesem Buch vielen dieser Winke und Hinweise begeg-
nen, die Thnen erlauben, diese Dinge selbst unmittelbar zu sehen und zu
erfahren.)

Die schiere Offensichtlichkeit der Ganzheit in jedem dieser fiinf Bereiche
ist wirklich verbliiffend, wenn sie einem dann tatsachlich vor Augen gefiihrt
wird. Ebenso erstaunlich ist aber, dass keine dieser Ganzheiten die tibrigen
enthalt. Das bedeutet, dass Sie die Ganzheit eines dieser Aspekte voll erfasst
haben konnen, aber die Ganzheit bei den iibrigen einfach nicht sehen. Das
gilt sogar fiir das hochste Ganzheitsbewusstsein des Erwachens. Sie konnen

22 Einleitung



ein grofles Aufwachen erlebt haben und dennoch ahnungslos bleiben, was
das Aufwachsen, Aufraiumen, Aufmachen oder Auftauchen betrifft. Oder
Sie iiben sich zwar im Auftauchen, haben aber keinen Schimmer, was das
Aufwachen angeht. Oder Sie raumen wacker auf, wissen jedoch nichts vom
Aufwachsen. Hinzu kommt noch, dass sich alle diese Arten der Ganzheit
auf verschiedenen Wegen entwickeln, und zwar sehr weitgehend eigenstan-
dig, sodass Sie auf einem bestimmten Gebiet schon viel erreicht haben kon-
nen, wihrend Sie auf anderen noch bei den Anfangsgriinden sind. Diese
Dinge sind wie Apfel und Birnen (und Orangen, Pfirsiche und Limetten)
also untereinander sehr verschieden und doch zusammen eine atemberau-
bend grofSe Ganzheit.

Dann gibt es aber auch ein paar Dinge, die einfach zu tun sind, damit
man auch nur eine dieser Ganzheiten zu sehen bekommt. Vieles davon ist
uns vielleicht in die Wiege gelegt, aber die bewusste Wahrnehmung dieser
Dinge gehort eben nicht dazu. Sie sind darauf angewiesen, dass auf sie hin-
gedeutet wird. Wenn das nicht geschieht, diirfte es nicht gar so viel Ganz-
heit in [hrem Leben geben —und irgendwie wissen Sie das. Und selbst wenn
ein bisschen Ganzheit vorhanden ist, wird es iiberschaubar sein und lief3e
sich enorm steigern.

Genau dabei soll Thnen dieses Buch zur Seite stehen. Es wird Thnen die
finf Arten der Ganzheit vor Augen fithren — einer Ganzheit, von der Sie
genau jetzt vollkommen durchtrankt sind. Wir werden die fiinf Erschei-
nungsformen der Groflen Ganzheit durchgehen, die Sie im Aufwachen,
Aufwachsen, Aufmachen, Aufraiumen und Auftauchen finden kénnen, und
wir werden ein weiteres Gebiet hinzufiigen, das Sie bei alldem untersttit-
zen kann. Wir sprechen hier vom »integralen sexuellen Tantra¢, bei dem die
Sexualitdt ganz direkt als Mittel zum Erwachen eingesetzt wird. Auf jedem
dieser Gebiete erwartet Sie eine wichtige und charakteristische Form der
Ganzheit. Und das Erstaunliche daran ist, dass die reale Ganzheit allgegen-
wartig und trotzdem so gut wie nicht zu erkennen ist. Sie ist wirklich der
Deus absconditus, der »verborgene Gott« oder Geist? — die verborgene Ganz-

Einleitung 23



heit, die nicht erscheint und nicht offensichtlich ist, als legte es Gott darauf
an, uns nicht sichtbar zu sein.

In der heutigen Welt sind praktisch alle fiinf Arten der Ganzheit nach wie
vor offene Geheimnisse und deshalb finden wir so wenig Ganzheit in der
Welt, die entsprechend zersplittert und polarisiert ist. Die Welt setzt sich
nicht aktiv mit auch nur einer fiinf Haupttypen der Ganzheit auseinander.
Man kann also behaupten, es herrsche ein grofler Mangel an Ganzheit oder,
wie man auch sagen konnte, an Geist. »Ganzheit«und »Geist«sind in der Art,
wie ich diese Begriffe verwende, weitgehend synonym.> Man kann von der
heutigen Welt wohl sagen, sie sei an vielen Stellen stark religios —aber sehr
spirituell ist sie eigentlich nirgendwo, dafiir herrscht einfach nicht genii-
gend Ganzheit.

Dieser Mangel an Ganzheit ist ein Mangel an Geist und deshalb tut sich die
heutige Welt so schwer, allem Raum zu bieten oder iiberhaupt irgendetwas
Raum zu bieten. Vielleicht sehen Sie Ihr eigenes Leben auch davon betroffen
in dieser tiberfiillten, beengten, grapschenden, klaustrophobischen Welt.
Alles rumpelt mit allem zusammen, die Leute schubsen sich riicksichtslos
beiseite, um mehr Platz fiir ihre Meinungen, Anschauungen und Ideen frei-
zurdumen. In den sozialen Medien geht es besonders hoch her, wenn die
Leute so laut, so bosartig und gemein iibereinander herziehen, wie es nur
eben geht. Allem Raum bieten — genau damit tun sich die Menschen heute
ganz besonders schwer. Sie haben zu wenig Platz, ihr personlicher Raum
ist tiberfiillt und voller Eindringlinge und alle japsen und schreien aus Lei-
beskriften nach mehr Raum.

Wenn Sie jedoch die genannten Arten der Ganzheit hier und jetzt prisent
haben, wird Thre Welt gerdaumig und weit. Es ist, als expandierten Sie selbst
und Thr Bewusstsein, und plotzlich ist reichlich Platz fiir alles in Threm Le-
ben. Alles gibt seinen Sinn und Zweck zu erkennen und Thr Leben ist zu-
tiefst davon durchdrungen. Sobald Sie die Grofée Ganzheit in Ihrer eigenen
kleinen Welt erkennen, wissen Sie genau, wo Sie hingehoren und wo Thr
Platz ist, und auch Ihr Stellenwert in dieser Ganzheit liegt dann offen zu-

24 Einleitung



tage. Er besteht darin, dass Sie letztlich eins mit dieser »ganzen Ganzheit«
sind. Bis dahin breitet sie sich rings um Sie herum aus, bleibt jedoch unbe-
merkt und ist deshalb nicht aktiv genug, um auch Ihnen selbst etwas von
ihrer Gerdaumigkeit zukommen zu lassen.

Die Welt erscheint tatsiachlich tiberfiillt und eng, so voll und so voller
Grenzen und Sie eingekeilt in dieser drangvollen Enge. Wenn Sie jedoch die
Ganzheit erkennen, die wahre GrofSe Ganzheit, die sich ringsum endlos er-
streckt, leben Sie in einer neuen Welt. Und diese Welt bietet wirklich allem
Raum, sie hat nichts Kiinstliches, sie taiuscht nichts vor. Diese tiefe und weite
Ganzheit, die Sie entdeckt haben und die von da an so lebhaft real ist wie
eine Fahrt im Riesenrad, weitet sich und bezieht alles ein, was innen und
auflen neu auftaucht, und macht Sie zuginglich fur all das, und zwar ohne
Stress, ohne Anstrengung, ohne Reibereien, ohne Einschrankungen. Beson-
ders oft hore ich von Leuten, denen diese erstaunliche Entdeckung gelun-
gen ist: »In diesem Einssein mit allem hatte ich das Gefiihl, zum ersten Mal
richtig durchatmen zu konnen — obwohl es mir praktisch mein Leben lang
direkt ins Gesicht gestarrt hatte.« So, denke ich, wird es auch fiir Sie sein,
wenn Sie allem Raum bieten konnen, und Sie selbst werden sich darin frei
und ungehindert bewegen konnen, wihrend Sie alles in Threm Leben freu-
dig umarmen. Nichts von dem, was Sie nicht selbst in der Hand haben, wird
Sie dann noch herumschubsen konnen, sondern Sie sind eins mit dem Uni-
versum und nehmen alles vollkommen an, als wire es Gott selbst, und ge-
nauso wird es sein, weil Sie Gott jetzt als vollkommene Ganzheit sehen. Sie
werden ganz und gar »spirituell und nicht religios« sein, man konnte auch
sagen: so ganz, wie es sich ein Mensch nur wiinschen kann.

Wenn Sie mochten, konnen wir uns jetzt auf diese erstaunliche Entde-
ckungsfahrt machen.

Einleitung 25



1
Aufwachen -
Eine Einflihrung

Fangen wir mit der mitreifenden Ganzheit des Aufwachens an. Es ist eine
unabdingbare Grundvoraussetzung fiir alle, die sich eine tiefe und umfas-
sende, ja absolute Erfahrung der Ganzheit wiinschen. Das Aufwachen ist
nach meiner Einschitzung von groferer und tieferer Bedeutung fiir den
Lauf der Menschheitsgeschichte gewesen als jede andere Erfahrung, die
wir je gemacht haben. Vor dem Hintergrund, dass »die Masse der Men-
schen ein Leben in stummer Verzweiflung« fithrt, wie Henry David Tho-
reau formulierte, bietet sich das Aufwachen als etwas an, das alle Men-
schen in Ost und West nutzen konnen, die sich ein authentischeres, ein
vitales, erleuchtetes oder eben erwachtes Leben wiinschen, dem ein ab-
soluter oder hochster Sinn innewohnt, weil es unmittelbar an den Grund
des Seins angeschlossen ist — eindeutig kein Mythos, sondern unmittel-
bare Erfahrung.

Dieses Erwachen ist den Menschen seit Jahrtausenden bekannt, seine
Urspriinge liegen vielleicht sogar zwanzigtausend Jahre zuriick bei den
Schamanen der Friihzeit, die auf ihren Reisen in die Ober- und Unterwel-
ten schon so etwas wie spirituelle Erweckungserfahrungen machten und
das erlebten, was heute als »nonduale« Ganzheit bezeichnet wird. Im Laufe
der weiteren Entwicklung der Menschheit durchliefen wohl auch diese spi-

26 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



rituellen Erweckungserfahrungen eine Entwicklung, die zu einer tieferen
und vielgestaltigeren Form der Spiritualitat fihrten.

Was ich jetzt iiber verschiedenartige spirituelle Erfahrungen sagen werde
(ich konnte auch die altmodische Bezeichnung »religiose Erfahrung« im
Sinne einer iiberwiltigenden Erfahrung von Ganzheit beibehalten), wird
Thnen vielleicht sehr abgehoben, wenn nicht gar iiberzogen erscheinen, und
ich kann Sie hier nur bitten, einfach erst einmal wohlwollend mitzugehen
und moglichem Argwohn oder Widerwillen gegentiber solchen Vorstellun-
gen nicht sofort stattzugeben. Was die Einschatzung solcher Erweckungser-
fahrungen angeht, sind die Menschen mit der Zeit auf profunde Methoden
der Bestdtigung oder Zuriickweisung gestofSen. Solche »spirituellen, aber
nicht religiosen« Erfahrungen begriinden eine Art innere Wissenschaft, die
nicht einfach so auf Treu und Glauben oder gar als Dogma akzeptiert wer-
den soll, sondern sich stets auf unmittelbare Erfahrung und Evidenz be-
ruft, sodass niemand aufgefordert wird, etwas zu glauben, was nicht durch
eigene Erfahrung zweifelsfrei bestitigt wurde. Ich werde Ihnen im weiteren
Verlauf Beispiele fiir diese wissenschaftliche Verifikation vorstellen. Sie wer-
den nicht angehalten werden, sich etwas zu eigen zu machen, was Sie nicht
wirklich selbst erlebt haben.

Im Augenblick und im Zuge der Einfithrung in die Thematik des Auf-
wachens gilt es nur festzuhalten, dass die verschiedenen spirituellen Sys-
teme der Welt im Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende in immer tiefere,
weitere und hohere Sphiren der spirituellen Erfahrung vorgedrungen sind.
Wir haben uns dabei zunehmend umfassendere spirituelle Bewusstseins-
zustande erschlossen und jeder Mensch hatte die Moglichkeit, selbst her-
auszufinden, was es mit diesen immer héheren Zustinden auf sich hatte,
sofern er sich nur der entsprechenden und erforderlichen Experimente und
Praktiken dieser inneren Wissenschaft bediente.

Grundsitzlich hatte der Weg des Aufwachens oder Erwachens ein ein-
ziges Hauptziel. Er ging vom durchschnittlichen Bewusstseinsstand »nor-
maler« Menschen aus, dem der Ruf vorausging, engstirnig, beschrankt,

1 Aufwachen — Eine Einfiithrung 27



voller Briiche und dariiber hinaus mit Leiden, Angsten und Zerrissenheit
behaftet zu sein — eine Verfassung, fiir die man das Gefiihl eines »geson-
dert existierenden Ichs« verantwortlich machte, das auch als »Ich-Kon-
traktiony, als »illusorisches Ichg, als »gefallenes Iche, als »Ich-Traum« oder
einfach als »Ego« bezeichnet wird —, und das alles ist nicht gerade schmei-
chelhaft gemeint. Das Ziel des Aufwachens durch experimentelle Prak-
tiken wie Meditation, Kontemplation und Yoga bestand darin, das Be-
wusstsein von etwas Beschrianktem und beklemmend Engem tiber etliche
Stadien der Offnung, Weitung und Befreiung in wahre Ganzheit zu ver-
wandeln, in reines nonduales Bewusstsein einer hochsten Einheit, das
heifdt in kdsmisches! Bewusstsein, also die vollkommene Einheit mit dem
gesamten Universum. Diese Ganzheit war nicht einfach ein religioser
Glaube oder ein theologisches Dogma, also nichts, was man einfach zu
glauben hatte, sondern es war unmittelbare personliche Erfahrung, etwas,
das man zu sehen bekam, wenn man sich auf die innerlichen Experimente
der Meditation oder Kontemplation einlief. (Da Meditation in erster Linie
eine Praxis des direkten Gewahrwerdens und kein mythisches Glaubens-
system ist, verwende ich sie beispielhaft fiir etwas, das »spirituell, aber
nicht religios« ist.) Es geht hier ganz entschieden um Erfahrung und nicht
um Erkldrung (Letztere wird in den meisten Meditationsformen eher zum
Problem als zur Losung gezihlt).

Wenn wir uns unter diesen meditativen oder kontemplativen Systemen
der Welt umsehen, stellen wir fest, dass die meisten detaillierte »Landkartenc
der hoheren spirituellen Territorien angelegt haben und den Suchenden
sehr genau beschriebene Experimente bereitstellen, mit denen sie schritt-
weise zur Erfahrung dieser hoheren Zustdnde gelangen konnen. Dieser Weg
der spirituellen Entwicklung und Verwirklichung wird »Erleuchtunge, »Er-
weckung« oder einfach »Aufwachen« genannt und ist ein Weg zur Verwirk-
lichung der Ganzheit, den wir in praktisch allen groflen Systemen der Me-
ditation, der Kontemplation, des Yoga oder auch des kontemplativen Gebets
in den grofSen Weisheitstraditionen finden.

28 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



Beachten Sie, dass wir hier nicht von Gottheiten sprechen, also nicht bei-
spielsweise von einem alten Mann, der irgendwo im Himmel thront und
unser Denken und Tun iiberwacht. Wir sprechen nicht von magischen
oder mythischen Geschichten, religidsen Uberzeugungen oder Wundern —
nichts dergleichen. Wir sprechen von einem Bewusstseinszustand, einer
unmittelbaren Erfahrung, bei der man sich eins mit dem gesamten Univer-
sum fiihlt, eins mit allem Endlichen und Unendlichen, allem Manifestier-
ten und Nichtmanifestierten. Diese Erfahrung nennen wir »Aufwachenc,
»Bewusstsein der hochsten Einheit«, »nonduales Bewusstsein, »gottliche
Einheit« oder der »Eine Geschmack. (Im Zen wird das »Satori« genannt. Ich
werde das Wort hier immer wieder mal verwenden.) Und so unglaublich
es fiir westliche Menschen klingen mag, die in aller Regel noch nie davon
gehort haben, die Zeugnisse fiir diese Art von absolutem Bewusstsein sind
sehr tiberzeugend und nicht von der Hand zu weisen. (Dazu weiter unten
mehr.) Wenn Sie sich fiir Thre spirituellen Uberzeugungen oder generell
fiir Thre Uberzeugungen etwas vollkommen Beweiskriftiges als Basis wiin-
schen, dann ist es dies.

Der Weg des Erwachens ist in der gesamten Weltgeschichte die einzige
Disziplin, die je von sich behauptet hat, sie habe eine haochste Wahrheit zum
Gegenstand. Es hat jederzeit und iiberall relative Wahrheiten in Hiille und Fiille
gegeben und die Wege der Befreiung (das heifdt die Weisheitstraditionen, die
unmittelbar und ausdriicklich mit dem Aufwachen befasst sind) bestritten
diese relativen Wahrheiten nicht, die spater von den Naturwissenschaften —
also von Physik, Chemie, Biologie, Astronomie und so weiter — bestatigt
wurden. Alle diese akademischen Disziplinen waren in den Weisheitstra-
ditionen anerkannt und geachtet. Aber es ging hier um relative Wahrheiten
(und sie erhoben auch nicht den Anspruch, im Besitz der absoluten Wahr-
heit zu sein). Sie waren mit der Realitdt der relativen Sphire von Raum und
Zeit befasst, die sich mit der Zeit wandelt und entwickelt. Beim Aufwachen
jedoch, so der Anspruch, geht es nicht um relative, sondern um letzte oder
hochste Wahrheit. Und hochste Wahrheit bezieht sich nicht auf bestimmte

1 Aufwachen — Eine Einfiithrung 29



Formen des Seins, sondern auf das Sein schlechthin, auf den Grund des
Seins, der raumlos und deshalb unendlich, der zeitlos und deshalb ewig ist,
ein grundloser Grund, der absolut allen relativen Wahrheiten zugrunde
liegt, aber selbst keine relative Wahrheit ist und deshalb kein Gegenstand
einer Naturwissenschaft sein kann. Dieser Grund des Seins erschliefSt sich
nur der inneren Wissenschaft der Meditation. Es herrschte Einmiitigkeit da-
riiber, dass in der tiefen Erweckungserfahrung keine relative, sondern tat-
sachlich eine absolute hochste Wahrheit sichtbar wurde.

Als eine Art Randnotiz: Ich wiirde sagen, dass mindestens neunzig Pro-
zent der mir personlich bekannten Menschen mit einer echten Satori-Erfah-
rung — darunter Arzte, Anwilte und promovierte Geisteswissenschaftler,
aber auch Kellnerinnen, Gastronomiehilfskriafte und Girtner — das Gefiihl
hatten, einer hochsten Wahrheit begegnet zu sein oder zumindest etwas
erlebt zu haben, was ihnen als absolute, letzte Wirklichkeit erschien. Diese
Menschen selbst beschreiben ihr Aufwachen als »die sicherste Gewissheit,
die ich je erlebt habe, als etwas »uniiberbietbar Realesc, als »vollkommen
unabweisbar« und »hochst sinnhaltig« oder »zeitlos und unwandelbar¢, um
nur einige der haufigsten Beschreibungen anzufiihren. Wie das bei Ihnen
aussieht, werden wir im weiteren Verlauf sehen, aber halten Sie sich be-
wusst, dass wir spéter zu ganz realen Ubungen kommen werden, die Thnen
ein Aufwacherlebnis ermdéglichen, und Sie werden dann selbst bestimmen
konnen, ob das Erlebte fiir Sie von »hochster« oder »letzter« Realitit ist oder
irgendwie anders bezeichnet werden muss. Fest steht aber: Wenn wir im
Rahmen unserer Beschiftigung mit der GrofSen Ganzheit davon ausgehen,
dass es ein echtes Aufwachen oder Erwachen gibt, sprechen wir von der ein-
zigen Praxis der Welt, von der unwidersprochen gesagt wird, sie offenbare
eine wirklich letztgtiltige Wahrheit.

Man sagt von dieser Erfahrung auch, sie werde als Einssein mit allem
empfunden, mit dem gesamten Universum. Wir konnten auch sagen, die
Ganzheit des Aufwachens sei so ungefahr die grofite Ganzheit, die man sich
tiberhaupt denken kann, und dartiber gebe es nur noch das, was wir »GrofSe

30 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



Ganzheit« genannt haben. Kurzum, das Aufwachen stellt einen sehr erheb-
lichen Teil der Ganzheit der Groen Ganzheit (zu der aber auch noch die
vier tibrigen Arten von Ganzheit gehoren wiirden) dar. Die Grofle Ganzheit
soll ja schlieflich die Einheit von allem Endlichen und Unendlichen sein —
und das ist schon etwas wirklich GrofSes!

Die Anzeichen des Aufwachens

Es gibt eine ganze Reihe von Quellen, die ich heranziehen konnte, um den
Realitdtsgehalt der Stufen oder Stadien des Aufwachens einzuschitzen. Da
ist zundchst das geniale Buch The Varieties of Religious Experience von Wil-
liam James, der darunter auch und ganz in unserem Sinne die »Vielfalt spi-
ritueller Erfahrung« versteht. An zweiter Stelle wire Forgotten Truth des Re-
ligionswissenschaftlers Huston Smith zu nennen. Der Titel (»Vergessene
Wahrheit«) impliziert die Aussage, buchstablich alle grofSen Wege der Be-
freiung seien sich darin einig, dass es eine hochste Wahrheit gibt und wo-
rin sie besteht — dass es sich jedoch um eine Wahrheit handelt, die in der
Neuzeit sehr weitgehend in Vergessenheit geriet. Ich beziehe mich jedoch
lieber auf eine einzige Hauptquelle, damit es nicht schon an dieser Stelle zu
Meinungsverschiedenheiten kommen kann. Ich spreche von Jordan Peter-
son, einem emeritierten Professor der University of Toronto, der zugleich
ein bekannter Online-Superstar ist. Als anerkannter klinischer Psychologe
hat Peterson ungezahlte Stunden mit Patienten und Klienten zugebracht, die
an allen maéglichen psychischen Stérungen litten, weshalb wir davon aus-
gehen konnen, dass er zwischen Wahn und Realitdt unterscheiden kann.
Wir diirfen deshalb auch annehmen, dass er nicht verriickt ist und wahr-
scheinlich keine wirklich abwegigen religiosen Uberzeugungen vertritt. An
ihm scheiden sich allerdings die Geister, man verehrt ihn oder man lasst ihn
links liegen, aber die meisten sind offenbar der Meinung, dass hinter seinen
Ansichten in der Regel solide wissenschaftliche Forschung steht. Wir kén-

Die Anzeichen des Aufwachens 31



nen demnach davon ausgehen, dass er fiir seine Sicht der Dinge einiges an
anerkanntem Beweismaterial beibringen kann.

Und speziell zu unserem Thema hat Peterson einfach nur die schiere
Wahrheit zu sagen: »Die tiberwiltigende Mehrheit der Befunde besagt, dass
es diese zwei Arten von Bewusstsein gibt: Thr Bewusstsein als ein ganz be-
stimmtes Wesen an einem bestimmten Ort [Ihr individuelles Ich] und ande-
rerseits die Fahigkeit zu einer ozeanischen Auflosung und dem Gefiihl, der
ganze Kosmos sei eins [die hochste Ganzheit].«2 Peterson sagt auch: »Dass
es diese beiden Bewusstseinszustiande gibt, steht auler Zweifel.« Und er
schliefSt daraus: »Die Behauptung, transzendente Erfahrung gebe es nicht,
ist demnach nicht zutreffend, sie ist falsch.« Und wie hinter vorgehaltener
Hand fiigt er hinzu: »Sie stellt namlich in gewisser Weise unsere Vorstellung
davon, was als real gelten darf, infrage.®

Das ist doch allerhand, nicht wahr? Diese Erfahrung des Aufwachens
wurde schon immer als das Erwachen zu einer hochsten Wahrheit oder
absoluten Realitdt — zum Grund des Seins — aufgefasst, einer Realitat, die
als Gegensatz zu unserer normalen Realitét verstanden wird, in der wir
eigentlich hauptsachlich schlafwandeln und sie trotzdem in unserer Ah-
nungslosigkeit als »Realitdt« bezeichnen. Vor dem Hintergrund dieses
Traumzustands und in Abgrenzung davon bezeichnen wir dieses absolute
Bewusstsein als »Aufwachen«. Und so fiihlt sich auch ein echtes Satori an:
als wiirde man aus einem Albtraum aufwachen und sich dann erleichtert
sagen: »Gott sei Dank, es war nur ein Traum!« Ahnlich wacht man im Satori
aufund erkennt, dass die gesamte gewohnte Welt einfach ein Traum ist —so
jedenfalls fiihlt es sich dann an. Das erklirt, wie diese Erfahrung zu Namen
wie »Erwachenc, »Erleuchtung« oder einfach »Aufwachen«kam. Ich schliefle
mich Peterson also in dem Sinne an, dass die Indizien und Beweise fiir die
Realitit des Aufwachens oder des absoluten Bewusstseins, wie er es nennt,
iiberwiltigend und folglich ganz einfach unanfechtbar sind.

32 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



Die funf Hauptstadien des Aufwachens

Die meditativen und kontemplativen Traditionen der Welt zeichnen einen
Weg der meditativen Schulung vor, der ganz direkt zu diesem hochsten Be-
wusstsein der Einheit fithrt. Natiirlich sind diese Stufen und Stadien in den
groflen Weisheitstraditionen unterschiedlich beschrieben und bezeichnet.
Aber wenn wir auch nur die Hauptwege (es gibt etliche) vor uns ausbreiten,
gegentiberstellen und vergleichen, finden wir ein durchgingiges Spektrum
an Bewusstseinszustinden, das von der beklemmenden »Ich-Kontraktion«
bis zur offenen und alles einschlieffenden Weite der Erleuchtung reicht.
Diese Evolutionsstadien in ihrer historischen Abfolge wurden als Stufen
oder Stadien zum Bestandteil der verschiedenen kontemplativen Wege (wo-
bei manche davon mehr von diesen Stufen oder Stadien umfassten als an-
dere und deshalb vollstindiger waren; nur ganz wenige erstreckten sich
tiber alle bekannten Hauptstadien).

Die Wege, die in der jeweiligen Tradition selbst als die beste Wahl be-
trachtet wurden — beispielsweise Mahamudra und Dzogchen im tibeti-
schen Buddhismus, Advaita-Vedanta im Hinduismus, dann auch die kon-
templativen Formen des Taoismus, des Neuplatonismus, der Kabbala und
schliefSlich die kontemplativen Formen des Christentums sowie die Sufi-
Tradition des Islam —, erstrecken sich zumeist tiber simtliche Hauptsta-
dien des Aufwachens. Sie brauchen sich diese Stufen und Stadien nicht
einzupragen, wir werden spater alles durchsprechen, was Sie dazu wis-
sen miissen, und vor allem werden wir uns mit Ubungen befassen, mit
denen Sie die beiden hochsten Stufen oder Stadien (»Zeuge« und der »Eine
Geschmack«) direkt erleben kénnen. Um Thnen jedoch gleich einmal vor
Augen zu fithren, was das bedeutet, will ich Ihnen anhand eines Beispiels
die Hauptstufen und Stadien des gesamten Aufwachprozesses vor Augen
tithren. Ich beziehe mich dabei auf neuere Forschungen auf diesem Ge-
biet und verwende die von Daniel P. Brown und der integralen Metatheo-
rie entwickelte Terminologie.*

Die funf Hauptstadien des Aufwachens 33



Eine vergleichende Betrachtung der meditativen Traditionen lasst fiinf
Hauptstufen erkennen. Die erste, mit der die meisten Leute beginnen, hat
mit dem Ich und seinem vordergriindigen Denken zu tun, diesem pausenlo-
sen inneren Plappern, dem »Affengeist«, bei dem die Gedanken hin und her
zu springen scheinen. Viele Traditionen bezeichnen das einfach als »Wach-
zustand«und damit ist der gewohnliche oder iibliche, aber eben illusorische
Zustand des Wachbewusstseins gemeint, im integralen Sprachgebrauch
der grobe, grobstoffliche oder gewohnliche Zustand. Fast alle groflen
meditativen Traditionen sehen diese vom Ich geprigte Verfassung als direkte
Ursache samtlicher mit dem Menschsein (zumindest seiner »verdorbenenc,
unwissenden oder unerleuchteten Seite) verbundener Schmerzen und Lei-
den. Deshalb wollen sie den Menschen zuerst und vor allem helfen, diesen
beschriankten, niederen, iiblen, tiickischen Affengeist zu tiberwinden, der
den Naturzustand des Menschen darzustellen scheint und der ihm nach
Thomas Hobbes’ klassischer pessimistischer Beschreibung ein »einsames,
armseliges, ekelhaftes, tierisches und kurzes« Leben beschert.

Das Uberwinden oder Transzendieren dieses erbarmlichen und erbar-
mungslosen Zustands setzt mit der zweiten Stufe ein, die Brown als »be-
wusste Wahrnehmung« oder »Gewahrsein« bezeichnet, weil es hier eine Be-
wegung vom groben vordergriindigen Denken hin zu einer gedankenfreien
Bewusstheit gibt, die Brown »subtile Personlichkeit« nennt. Im integra-
len Sprachgebrauch ist das die »subtile Stufe¢, die sich durch eine gewisse
Leuchtkraft der subtilen Personlichkeit auszeichnet (bei der es sich nach in-
tegraler Auffassung nicht um die Ich-Person, sondern um die Seele handelt).
Hier beginnt die Weitung des Ich-Gefiihls tiber die Enge und Beschranktheit
des hautumspannten Ichs hinaus und hin zur obersten, allumfassenden
Identitdt des hochsten Zustands (von Shunryu Suzuki Roshi als »Big Mind«
bezeichnet).

Die dritte Stufe heifst bei Brown »Bewusstheit als solche«, weil es sich
um reines Bewusstsein handelt, dem nichts mehr von groben oder subtilen
Phinomenen anhaftet und das direkt an die raumlich-zeitliche Grundmat-

34 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



rix des Universums angeschlossen ist. In der integralen Sprache ist dies die
»archetypische« und »kausale Stufe«. Der kausale Zustand ist manchmal in
der reinen formlosen Stille zwischen den Gedanken erahnbar. In manchen
Traditionen gilt auch, dass jeder den kausalen Zustand nachts im traumlo-
sen Tiefschlaf erlebt, eine ganzlich formlose Verfassung, in der wir direkt an
das reine Bewusstsein ohne Objekte, Gedanken oder Ideen angeschlossen
sind —und das macht den Schlaf so erfrischend.

Brown bezeichnet die vierte Stufe als »grenzenloses unwandelbares Be-
wusstsein« — und schon am Namen erkennt man, dass es sich um einen
wirklich bedeutenden Schritt handelt. Es ist ein reines Bewusstsein ohne
Objekte, in der integralen Terminologie mit dem Begriff Turiya aus dem
Advaita-Vedanta bezeichnet. Wortlich bedeutet dieser Sanskritbegriff »der
Vierte«, namlich der vierte Hauptzustand des Bewusstseins nach »grobg,
»subtil« und »kausal«. Stadium 4 ist das reine, zeitlose Zeugebewusstsein,
ein reines Ich-Bin von nie unterbrochener Bewusstheit ohne jeden Inhalt.
Wir werden spiter sehen, was dieser Zustand letztlich ist und weshalb er
die wahre Bedeutung des Begriffs »Ewigkeit« enthalt. Ewigkeit ist ndmlich
keine »sehr, sehr lange Zeit«, sondern ein ausdehnungsloser Punkt, ein zeit-
loses Jetzt, das nicht schwer zu realisieren, sondern im Gegenteil unaus-
weichlich ist. Das Zeugebewusstsein zéhlt in den meditativen Traditionen
zu den hochsten Zustinden — und wie bereits gesagt, werden wir uns ihm
mit geeigneten Ubungen annihern, damit Sie selbst sehen kénnen, was es
damit auf sich hat.

Die fiinfte und hochste Stufe ist bei Brown das »nonduale erwachte Be-
wusstsein¢, im integralen Sprachgebrauch mit dem Advaita-Begriff Turi-
yatita bezeichnet, wortlich »jenseits von Turiya«. Gemeint ist damit reine
nonduale »Soheit« oder »Diesheit¢, ein hochstes Bewusstsein der Einheit.
Man spricht hier gern vom »Einen Geschmacke, von vollkommenem Eins-
sein oder eben von Nondualitit. Die unmittelbare Erfahrung dieses nicht
mehr steigerbaren Zustands wird mit Ausdriicken wie »Erleuchtung, »Er-
wachen¢, »Metamorphosis¢, »Fana«, »Mokshac, »Satori¢, »grofde Befreiung«

Die funf Hauptstadien des Aufwachens 35



und »hochste Identitit« umschrieben. Es ist ein Zustand, in dem ich wirklich
eins mit allem bin, reines nonduales Einssein. »Nondual« bedeutet wortlich
»nicht zweic, die Erfahrung des Einen Geschmacks, ein absolutes Bewusst-
sein, fiir dessen Existenz so unendlich viel spricht, dass es wirklich »unan-
fechtbar« ist.

Und wie gesagt, wir werden Ubungen fiir die Realisierung dieses hochs-
ten Zustands machen und Sie werden sich selbst davon iiberzeugen kon-
nen, ob es ihn gibt und ob er wirklich so etwas wie die hochste Wahrheit
reprasentiert. Beachten Sie bitte, was mit dieser Behauptung eigentlich ge-
sagtist, dass wir zusammen Ubungen zur Verwirklichung des héchsten Zu-
stands machen werden. Das bedeutet namlich, dass viele der Wesensmerk-
male der genannten fiinf Hauptstufen des Bewusstseins im Prinzip gleich
jetzt erlebt werden konnen. Sie sind zwar zu einer aufsteigenden Reihe (von
»grob« bis zum »Einen Geschmack«) angeordnet und erschliefen sich im
Rahmen einer Meditationspraxis im Allgemeinen iiber diese Stufen, doch
da es sich tatsichlich um reale Stufen oder Stadien handelt, besitzen sie et-
was Allgemeingiiltiges —auch Sduglinge wachen (»grob«), triumen (»subtil«)
und erleben traumlosen Tiefschlaf (vkausal«) — und sind somit auf so gut
wie jeder Stufe des Aufwachsens erlebbar, was ja bedeutet, dass es gleich
jetzt sein konnte. Kurz, lassen Sie sich diese Aufwachiibungen auf keinen
Fall entgehen!

Aber Sie brauchen sich diese Stufen und Stadien jetzt nicht einzupragen.
Alles, was Sie wissen miissen, besprechen wir spater noch. Halten Sie aber
schon mal fest, dass wir diese Hauptstufen in wechselnder Gestalt und An-
ordnung praktisch tiberall in den grofen Traditionen als Stufen der Medi-
tation antreffen. Die Anzahl ist nicht tiberall die gleiche, aber bei ndherem
Hinschauen fallen einem die Ahnlichkeiten und Ubereinstimmungen auf:
die sieben inneren Wohnungen bei Teresa von Avila, die acht Stufen des Be-
wusstseins im Yogachara, die Stufen der Kontemplation bei Johannes vom
Kreuz, die zehn Sefirot der Kabbala, Patanjalis Zustandsstufen in seinem
Yoga-Sutra, die zehn »Ochsenbilder« des Zen-Buddhismus, die fiinf Haupt-

36 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



stufen der Sufis und schlieflich die von Evelyn Underhill genannten fiinf
Hauptstufen der mystischen Entwicklung. Die Anzahl der Entwicklungs-
stufen, und zwar beim Aufwachen wie beim Aufwachsen, schwankt zwar
von Modell zu Modell, aber wir erkennen tiberall das gleiche Grundmus-
ter von ftnf Stadien: grob, subtil, kausal, Zeuge und der Eine Geschmack.

Alle diese Stufen, so heifdt es, manifestieren sich auch im Normalbewusst-
sein. So gilt im hinduistischen Vedanta und im Vajrayana des tibetischen
Buddhismus, dass die grobe Stufe im gewohnlichen Wachbewusstsein auf-
tritt, der subtile Zustand im Traumbewusstsein, der kausale im traumlo-
sen Schlaf. Turiya, das durchgingige Zeugebewusstsein, ist im Alltagsgeist
gegenwirtig und ihnen allen liegt das absolute Nonduale zugrunde. Damit
haben wir hier alle natiirlichen Hauptzustande des Bewusstseins vereinigt:
Wachzustand, Traum, Tiefschlaf, Zeuge und der Eine Geschmack.

Diese Hauptzustinde des Bewusstseins finden sich dann als die Stufen
und Stadien der Meditation wieder, weil die Identitit eines Menschen iib-
licherweise zunachst ganz vom ichlastigen Wachzustand beherrscht ist.
Mit zunehmender Meditationserfahrung durchlauft man dann nach und
nach alle Stufen und Stadien bis hin zum Erwachen des Bewusstseins der
hochsten Einheit. Diesen ganzen Ablauf fasse ich unter dem Begriff »Auf-

wachen« zusammen.

Ewigkeit und Unendlichkeit

Wir werden wie gesagt insbesondere die beiden hochsten Zustinde des
Aufwachens betrachten, die Stufe des Zeugen und des Einen Geschmacks,
und dazu Ubungen machen (siehe Kapitel 16), mit denen Sie beide Zustinde
unmittelbar erfahren konnen. Im Moment mochte ich jedoch noch auf zwei
Begriffe eingehen, die in so gut wie allen Religionen und spirituellen Sys-
temen irgendwann zur Sprache kommen, die aber von den meisten Men-
schen haarstraubend missverstanden werden: »Ewigkeit« und »Unendlich-

Ewigkeit und Unendlichkeit 37



keit«. Leider ist vom Aufwachen vor allem in religiosen Zusammenhingen
die Rede, weil das Phinomen in den mythisch-religiosen Phasen der Be-
wusstseinsentwicklung erstmals sichtbar wurde. Sie werden den Begriffen
»Unendlichkeit« und »Ewigkeit« deshalb immer wieder begegnen und ich
mochte, dass Sie wissen, was hier darunter verstanden wird. »~Ewigkeit« be-
zeichnet keine sehr, sehr lange Zeit und »Unendlichkeit« keinen sehr, sehr
groflen Raum. Genau das sind sie gerade nicht.

Fangen wir mit der Ewigkeit an. Fiir die meisten ist das eine endlose Zeit-
spanne, die immer und immer weitergeht und niemals endet. Aber wenn
Ewigkeit wirklich so wire, wie konnte man dann eine ewige spirituelle
Wirklichkeit erfahren? Dafiir miisste man dann ja endlos lange leben und
nach allem, was wir wissen, ist damit nicht zu rechnen. Wenn also ein spiri-
tuelles Erwachen als Erfahrung einer ewigen Wirklichkeit beschrieben wird
und »Ewigkeit« so viel wie »endlose Zeit« bedeutet, konnte es kein Erwachen
geben. Hier stimmt also etwas ganz und gar nicht.

Zum Gliick hat diese verzwickte Angelegenheit eine ganz einfache Lo-
sung. »Ewigkeit« bedeutet eben nicht »immerwahrende Zeit«, sondern be-
zeichnet einen Punkt ohne Zeit. Zeitlosigkeit. Wenn Ewigkeit aber Zeitlosig-
keit ist, ein Punkt ohne zeitliche Ausdehnung, findet alle Ewigkeit bequem
in jedem Augenblick Platz. Und wenn Ewigkeit Zeitlosigkeit ist, besteht
kein Konflikt oder Widerspruch zwischen Ewigkeit und Zeit, sondern die
zeitlose Ewigkeit findet in ihrer Gesamtheit Platz in jedem Moment der
Zeit. Das bedeutet, dass Ewigkeit stets gegenwartig ist. Da Ewigkeit zeitlos
ist, ist sie zur Gdnze an jedem Punkt der Zeit prasent. Eben jetzt ist [hnen
die Ewigkeit zu hundert Prozent zugénglich, nicht fiinfundneunzig, nicht
neunundneunzig Prozent, sondern alles, das Ganze —und eben jetzt. Viel-
fach ist hier vom »zeitlosen Jetzt« (beziehungsweise »Nun«) oder von »reiner
Gegenwart« die Rede. Eben weil Ewigkeit in Wahrheit zeitlos ist, findet sie
in ihrer Gesamtheit in jedem einzelnen Augenblick Platz, in jedem zeitlo-
sen Jetzt. Und das bedeutet, dass Sie genau jetzt Zugang zum ewigen Leben
haben, zu seiner Gesamtheit.

38 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



Die Erfahrung von Ewigkeit bedeutet also wirklich nicht, dass Sie fiir
immer und ewig leben miissen. Es bedeutet auch nicht, dass Sie irgend-
einen ein fiir alle Mal feststehenden Glauben an mythische Ereignisse an-
nehmen miissen, etwa dass Elia in einem feurigen Wagen zum Himmel
aufstieg, Lots Frau zur Salzsdule erstarrte oder Sie nach dem Tod ein end-
loses Leben in einem himmlischen Jenseits fithren werden. Ich mochte
nicht, dass das Aufwachen mit derlei in Verbindung gebracht wird, und
Sie sollen nicht die Sorge haben miissen, dass Thnen hier so etwas bliiht.
Zum Zeugen fiir die niichterne Realitdt der Ewigkeit mochte ich den niich-
ternsten Philosophen des Abendlands anrufen, Ludwig Wittgenstein. In
jungen Jahren war er so sachlich, kiihl und klar, wie man nur sein kann,
und in seinem Tractatus logico-philosophicus begriindete er mehr oder weni-
ger als Einzelkdmpfer den logischen Positivismus, der ebenfalls von schier
untiberbietbarer niichterner Klarheit ist. Im Tractatus gelingt ihm die per-
fekte Definition der Ewigkeit. Lesen Sie bitte sehr genau, das ganze Pro-
blem ist hier wirklich gelost: »"Wenn man unter Ewigkeit nicht unendli-
che Zeitdauer, sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der ewig, der in
der Gegenwart lebt.®

So sehe ich das auch. Und es bedeutet, dass Sie eben jetzt Zugriff auf das
ewige Leben haben — und zwar nur genau jetzt und zu keiner anderen Zeit
(daher das »zeitlose Jetzt«). Bei einer echten Erfahrung des Aufwachens fal-
len Sie in das zeitlose Jetzt —und da stoflen Sie dann auch auf das ewige Le-
ben, Ihr ewiges Leben.

Was also hat es mit dem zeitlosen Jetzt auf sich? Wenn es im Grunde
dasselbe ist wie eine stets prasente Ewigkeit, ist es dann wirklich eben jetzt
zuginglich und greifbar? Ist es wirklich stets gegenwirtig, an jedem Punkt
des Zeitstroms voll und ganz da? Eindeutig ja. In seinem herrlichen Buch
Weisheit des ungesicherten Lebens erklart Alan Watts sehr treffend und einleuch-
tend, weshalb das so ist. Ich habe seine Erklirung schon des Ofteren in die-
ser oder jener Form vorgestellt und das werde ich gleich noch einmal tun,
weil sie so simpel und naheliegend ist.

Ewigkeit und Unendlichkeit 39



Die Schwierigkeit liegt darin, dass wir einerseits ganz klar in einem
Strom der Zeit leben und dass es trotzdem in jedem Moment dieser zeitli-
chen Dauer angeblich etwas stets Gegenwirtiges namens »zeitloses Jetzt«
gibt, das nicht schwer zu erreichen, sondern im Gegenteil nicht zu verfeh-
len ist. Wenn man auf dieses zeitlose Jetzt aufmerksam wird, trifft man ir-
gendwie auch auf die Ewigkeit. Und das wiederum bedeutet, dass man ein
echtes Erwachen erfahrt. Wenn also das zeitlose Jetzt stets prasent ist, dann
muss auch das echte Aufwachen in jedem Augenblick voll verwirklicht sein.
Und genauso ist es. Entsprechend heifdt es auf praktisch allen Wegen der Be-
freiung, man konne den erleuchteten Geist nicht erreichen oder erlangen.
So sagen die christlichen Mystiker, fiir die absolute Erl6sung miisse nichts
getan werden, durch die Gnade Gottes sei die Erlosung bereits geschehen.
Im Zen heif3t es, ebendieser alltigliche Geist sei schon das Tao; und das
heifit ja, dass Ihr gewohnliches Bewusstsein als solches langst der erleuch-
tete Geist ist. Die Prajnaparamita-Sutras, Kernbestand praktisch des gesamten
Mahayana-Buddhismus, werden nicht miide zu sagen: »Kénntest du erken-
nen, dass der erleuchtete Geist nicht zu erlangen ist, wirst du erleuchtet.« Er
ist nicht zu erlangen, weil wir ihn bereits haben. Wir kénnen die Erleuch-
tung so wenig erlangen wie unsere Nieren oder FiifSe. Es gibt da ein Para-
dox: Wir sind immer schon erleuchtet, miissen das aber noch erkennen.

Mit den Ubungen, die ich Thnen in einem spiteren Kapitel vorstellen
werde, konnen Sie Thren stets gegebenen erwachten Geist unmittelbar er-
kennen. Das gilt auch fiir das zeitlose Jetzt, das in seiner Prisenz ebenfalls
nur noch erkannt werden muss. Dies ist dann zugleich die Entdeckung der
Ewigkeit und darin wird auch unmittelbar klar, weshalb die Ewigkeit stets
ganz und gar in jedem Augenblick der Zeit prasent ist, auch in diesem jetzi-
gen Augenblick, sodass der ewig lebt, der in der Gegenwart lebt, wie Witt-
genstein sagt.

Sie leben bereits in der Gegenwart, im zeitlosen Jetzt, aber Sie erkennen
das wahrscheinlich nicht. Und dem entspricht die Uberzeugung, dass Zeit
etwas Reales ist. Vielleicht leben wir nicht in der Gegenwart, weil wir Ver-

40 1 Aufwachen — Eine Einfithrung



