
Ken Wilber
Der integrale Weg zur Ganzheit





KEN WILBER

Der  
integrale  
Weg zur 
Ganzheit
RAUM FÜR WACHSTUM, EINHEIT  

UND LEBENSFREUDE FINDEN

Aus dem Amerikanischen  
von Jochen Lehner



Der Verlag behält sich die Verwertung des urheberrechtlich  
geschützten Inhalts dieses Werkes für Zwecke des Text- und  

Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Die Originalausgabe erschien unter dem Titel Finding Radical Wholeness.  
The Integral Path to Unity, Growth, and Delight bei Shambhala Publications, Inc.
Copyright der deutschsprachigen Ausgabe © 2025 Kösel-Verlag, München,

in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Straße 28, 81673 München

produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich 

Pflichtinformationen nach GPSR)

Copyright © 2024 Ken Wilber
by arrangement with Shambhala Publications, Inc., Boulder.

Alle Rechte vorbehalten

Umschlaggestaltung: zero-media.net, München 
Umschlagmotiv: © FinePic®, München

Redaktion: Ralf Lay
Fachliche Beratung: Michael Habecker

Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany
ISBN 978-3-466-34836-7

www.koesel.de



Inhalt

Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 9

	1	 Aufwachen – Eine Einführung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 26

		  Die Anzeichen des Aufwachens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 31

		  Die fünf Hauptstadien des Aufwachens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 33

		  Ewigkeit und Unendlichkeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 37

	2	 Weshalb ist das Aufwachsen notwendig?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 47

		  Was heißt »aufwachsen«?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 52

		  Ein vereinfachtes vierstufiges Modell des Aufwachsens. . . . . . . . . . . 	 57

		  Die magische und die mythische Strukturstufe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 68

	3	 Das Aufwachen wird vom Aufwachsen her gedeutet. . . . . . . . 	 70

	4	 Spirituelle Intelligenz und spirituelle Erfahrung. . . . . . . . . . . . . . 	 81

		  Spirituell, aber nicht religiös.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 85

		  Jesus und Gaia.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 90

		  Strukturen und Stadien/Zustände. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 100

	5	 Die frühen Stufen des Aufwachsens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 106

		�  Die archaische Stufe der Verschmelzung (karminrot) im  
integralen Sprachgebrauch und ihre Entsprechungen. . . . . . . . . . . . . 	 111

		  Die Stufe der magischen Macht (rot). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 118



		  Die Hauptformen mystischer Erfahrung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 124

		  Die Wilber-Combs-Matrix.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 128

		  Die magische Naturmystik des Schamanismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 132

		  Zusammenfassung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 134

	6	 Die mythisch-buchstabengläubige Stufe (bernsteinfarben). . . 	 137

		  Ursprungsmythen und ihre wortwörtliche Auslegung.. . . . . . . . . . . 	 139

		  Die mythisch-subtile Stufe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 144

		  Ein Förderband.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 148

	7	 Die neuzeitliche rationale Stufe (orange). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 154

		  Rationalität als Entmythologisierung oder Die Jefferson-Bibel. . . 	 156

		  Das Wesen des Mythischen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 160

		  Der rationale Atheist.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 168

		  Der kausale formlose Zustand. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 169

		  Der Ur-Buddhismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 173

		  Der Tod des mythischen Gottes.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 177

		  Das Was und Wozu der Evolution. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 179

	8	 Die postmodern-pluralistische Stufe (grün).. . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 186

		  Freiheit und Gleichheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 188

		  Die progressive Linke und die konservative Rechte.. . . . . . . . . . . . . . . 	 194

		  Grün und seine Stärken.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 201

		  Wachstums- oder Dominanzhierarchie?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 206

		  Grüne Religion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 209

	9	 Die inklusiv-integrale Stufe (türkis). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 214

		  Das Wesen der integralen Stufen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 215

		  Inklusiv-integral und der Eine Geschmack. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 217

		  Der Dualismus in der Wissenschaft des neuen Paradigmas. . . . . . . 	 225

		  Tantra und seine Bedeutung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 227

		  Aufwachsen und Aufwachen, beide sind unverzichtbar.. . . . . . . . . . 	 230



	10	Aufräumen und den Schatten heilen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 236

		  Eine unstete Ich-Grenze. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 242

		  Der 3-2-1-Prozess. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 253

		  Die Praxis des 3-2-1-Prozesses. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 255

		  Zusammenfassung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 261

	11	Auftauchen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 263

		  Die vier Quadranten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 263

		  Vier Quadranten oder die große Dreiteilung?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 270

		  Das harte oder Geist-Körper-Problem. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 271

		  Was Materie eigentlich ist.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 275

	 	 �Transgender-Identität – Wie man die Debatte  
entschärfen könnte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 282

		  Die Quadranten im Alltag. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 284

		  Die Quadranten und die Große Ganzheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 295

	12	Aufmachen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 300

		  Unsere vielen Intelligenzen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 300

		  Evolution und Intelligenzen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 301

	13	Dunkle Schatten.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 304

		  Das Gleichgewicht des Schreckens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 304

		  Die wahren Sünden der Moderne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 316

		  Eine auf Entwicklung angelegte Kultur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 323

	14	Der Albtraum der Moderne.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 334

		  Das große System der Natur.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 334

		  Messen statt wahrnehmen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 339

	 	 Atomismus und Systemtheorie – ein neues Paradigma?.. . . . . . . . . . 	 348

	 	 Die Welt von morgen – ein globaler Transhumanismus?.. . . . . . . . . 	 353



	15	Aufwachen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 356

		  Unser Vorhaben. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 356

		  Wie das Aufwachen in Vergessenheit geriet. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 360

		  Der Zeuge und der Eine Geschmack. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 363

		  Zwei Schritte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 366

		  Hilfreiche Winke. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 368

		  Zum ICH BIN erwachen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 373

	16	Auf den Zeugen und den Einen Geschmack hinweisen.. . . . . . 	 380

		  Der Zeuge, erster Durchgang.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 380

		  Der Eine Geschmack, erster Durchgang. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 385

		  Der Zeuge, zweiter Durchgang.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 389

		  Der Eine Geschmack, zweiter Durchgang. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 393

	17	Wie sich Erleuchtung anfühlt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 399

		  Große Glückseligkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 399

		  Die Fülle der Liebe jenseits der Liebe.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 403

	18	Das integrale sexuelle Tantra. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 409

		  Eine kurze Anmerkung zur Verwendung des Begriffs »Tantra«. . . 	 415

		  Vom Stellenwert relativer Seligkeit und Liebe im Tantra.. . . . . . . . . . 	 416

	19	Die Praxis des integralen sexuellen Tantra. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 418

		  Das Erkennen im Tantra. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 418

		  Mit Sex zur Erkenntnis des Zeugen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 421

		  Sexualität und der Eine Geschmack.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 429

		  Die Vereinigung von Glückseligkeit und Liebe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 436

		  Zusammenfassung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 439

Nachwort. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 443

Anmerkungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 448

Register. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 466

Über den Autor. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 480



9

Einleitung

Dieses Buch handelt von Ganzheit und dem Begriff »Ganzheit« möchte ich 
ein besonderes Gewicht geben. Ich werde sogar behaupten (und Sie für die-
sen Gedanken zu gewinnen versuchen), dass wahre Spiritualität eigentlich 
in der Entdeckung der Ganzheit liegt, die folglich Sinn und Zweck in Ihrem 
Leben stiften kann. Wir reden aber nicht von theistischer oder mythischer 
Spiritualität, die an bestimmte Glaubenssätze oder eine Weltanschauung 
gebunden ist, die eine höchste Gottheit, ein übernatürliches Wesen oder 
etwas Transzendentes postuliert, dem es zu huldigen gilt. Es ist natürlich 
in Ordnung, wenn Sie an so etwas glauben, aber in diesem Buch geht es um 
etwas anderes. Im Übrigen kann Ihnen wahre Ganzheit trotz eines solchen 
Glaubens fehlen und genauso kann es sein, dass Sie diese Ganzheit trotz 
Ihres Glaubens für sich entdecken. Jedenfalls geht es bei echter Spirituali-
tät darum, zu dieser Ganzheit zu finden, und Der integrale Weg zur Ganzheit 
möchte Ihnen Zugänge dazu aufzeigen, die Sie mitten im Leben nutzen kön-
nen und die Ihnen vor Augen führen, wie unendlich viel die wahre Ganzheit 
für Ihr Sein und Bewusstsein bewirken kann.

Vielleicht haben Sie schon mal jemanden sagen hören: »Ich bin spirituell, 
aber nicht religiös.« So verhält es sich in gewisser Weise auch mit diesem 
Buch. Es ist insofern spirituell, als es Ihnen dazu verhelfen möchte, hier 
und jetzt und mitten im realen Leben wahre Ganzheit und echte Spiritua-
lität zu entdecken, aber ohne dass Sie dafür an magische oder mythische 
Geschichten, an Wunder oder so etwas wie eine institutionalisierte Reli-



10 Einleitung

gion glauben müssten. Mit der Aussage, dass echte Spiritualität im Streben 
nach wahrer Ganzheit besteht, umgeht dieses Buch all die magischen und 
mythischen Glaubenssätze, von denen so viele Religionen durchsetzt sind, 
und in diesem Sinne ist es »spirituell, aber nicht religiös«. Sie werden hier 
folglich nicht behauptet finden, Moses habe tatsächlich das Meer geteilt, 
Mohammed sei wirklich auf seinem Pferd zum Mond geflogen, um ihn mit 
einem Schwerthieb zu zerteilen, oder Laozi sei bei seiner Geburt wahrhaftig 
neunhundert Jahre alt gewesen. Derlei mythische Geschichten zählen zum 
Grundbestand vieler, wenn nicht der meisten Religionen dieser Welt, und 
ob man sich als rechtgläubigen Anhänger einer solchen Religion betrach-
ten kann, hängt nicht zuletzt davon ab, ob man sich derartige Mythen zu 
eigen macht und an sie glaubt.

Noch einmal, mich stört es nicht, wenn Sie sich mit einem mythischen 
Glauben identifizieren, aber dieses Buch wird Sie nicht dazu anhalten. Es 
wird Ihnen stattdessen eine neue Form der Spiritualität als »das Auffinden 
wahrer Ganzheit« unterbreiten und dazu gezielt Übungen und Verfahren 
bereitstellen, mit denen Sie ganz direkt erleben können, wie Ganzheit über-
all in Ihrem Leben am Werk ist – und dann werden Sie definitiv sagen kön-
nen: »Ich bin spirituell, aber nicht religiös.« (Eine neuere Umfrage des Maga-
zins Time besagt ja, dass über siebzig Prozent der Millennials dieser Aussage 
zustimmen – es gibt also zweifellos ein Publikum dafür.)

Immanuel Kant merkte 1793 an, man lebe in modernen Zeiten und das 
sei bereits daran zu erkennen, dass der Anblick eines auf Knien betenden 
Menschen bei zufälligen Zeugen tiefe Gefühle der Peinlichkeit erzeuge. In-
zwischen leben wir längst in einer Welt, in der viele, vor allem hochgebil-
dete Menschen sich außerstande sehen, die magischen und mythischen Er-
zählungen der großen Religionen noch länger für bare Münze zu nehmen. 
Und es wäre ihnen tatsächlich peinlich, wenn man sie dabei erwischte, dass 
sie irgendwie doch noch an solche unglaubwürdigen Dinge glaubten. Ich 
bin zuversichtlich, dass Sie die von diesem Buch vertretene Spiritualität 
nicht beschämend finden werden – unabhängig von Ihrem Bildungsstand. 



11Einleitung

Es möchte Ihnen einfach helfen, in Ihrem Sein und Bewusstsein wahre Ein-
heit und Ganzheit zu finden, und damit ist ja hoher Nutzen für Sie ver-
bunden, was Arbeit, Beziehungen, Spiel, Elternschaft, Karriere und einfach 
Ihren Alltag angeht.

Ich sage damit nicht, es gäbe an den großen Religionen der Welt in ihrer 
ursprünglichen Form nichts Nützliches und Sinnstiftendes, aber ich werde 
Sie eben nicht zum Glauben an irgendeine der magischen oder mythi-
schen Wundergeschichten einer traditionellen Religion ermuntern. Ganz 
bestimmt werde ich Sie nicht davon zu überzeugen versuchen, dass Jesus 
Christus von einer Jungfrau geboren wurde. (Wirklich bemerkenswert, wie 
Maria diese Schote abgezogen hat. Sie ist schwanger, und wenn ihr Mann 
nicht der Vater ist, kann sie es nur mit einem anderen getrieben haben – da 
muss sie sich schon eine wirklich gute Ausrede einfallen lassen. Und Josef 
war offenbar begriffsstutzig genug, um sich diesen Bären aufbinden zu las-
sen und auch noch einzustimmen: »Sicher, ich habe ihr beigewohnt, aber 
glaubt mir, der wahre Vater ist nicht von dieser Welt.«) Diese Storys meine 
ich, bei denen sich moderne Menschen den Kopf kratzen oder sogar errö-
ten, wenn man Sie beim Glauben daran ertappt.

Das heißt nun aber nicht, im Christentum oder in anderen Weltreligio-
nen sei absolut nichts von Wert zu finden. Hier ist natürlich höchste Vor-
sicht geboten. Ich gehe davon aus, dass es in den meisten Religionen der 
Welt einen kleinen, aber wesentlichen Kern von echter Spiritualität (in dem 
von mir gemeinten Sinne) gibt. Die meisten herkömmlichen Religionen ver-
treten etwas, was den Menschen tatsächlich zur Erkenntnis wahrer Ganz-
heit verhelfen kann, und in diesem Sinne sind die Traditionen im Kern, und 
nur dort, »spirituell, aber nicht religiös«.

Wenn wir das Christentum als Beispiel nehmen, gibt es da eine Vielzahl 
an magischen und mythischen Glaubensinhalten, die sich ein Christ zu 
eigen zu machen hat, zum Beispiel das, was im Glaubensbekenntnis von 
Nicäa oder im apostolischen Glaubensbekenntnis niedergelegt ist – lau-
ter Variationen über den Mythos des »eingeborenen« Sohns Gottes, der für 



12 Einleitung

unsere Sünden gestorben ist und uns am Jüngsten Tag in der ewigen Selig-
keit und Herrlichkeit auferstehen lassen wird. Aufgeklärten Zeitgenossen 
ist davon heute nichts mehr zu vermitteln. Es wurde hier aber noch etwas 
anderes geboten, und zwar vor allem im Frühchristentum: die Möglich-
keit, auf dem Weg der Meditation und Kontemplation zum Bewusstsein 
der Ganzheit zu finden. So sagt Paulus: »Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus 
Christus auch war« (Phil 2, 5), denn so würden alle »eines Sinnes« sein. Die-
ses Streben nach Einssein und Ganzheit war ein zentrales Anliegen des frü-
hen Christentums und Ähnliches gilt beispielsweise für Hinduismus, Bud-
dhismus und Sufismus. Ich möchte hervorheben, dass diese Ganzheit nichts 
mit Glaubensüberzeugungen zu tun hat, und vor allem bedarf es keiner ma-
gisch-mythischen Anschauungen, wie man sie in religiösen Texten wie der 
Bibel findet. Dergleichen braucht man nicht mehr, zumal es sich um Über-
bleibsel früher und niederer Stadien der Evolution oder des Aufwachsens 
handelt – die magische und die mythische Stufe –, die weitgehend überholt 
und deshalb kaum noch zu glauben sind.

Eine Nahtoderfahrung hat nichts damit zu tun, ob Sie materialistisch, 
idealistisch oder nihilistisch denken oder einem Glauben anhängen. Im 
gleichen Sinne hängt die Entdeckung wahrer Ganzheit nicht davon ab, ob 
Sie sich zu magischen oder mythischen Glaubensinhalten oder auch zu 
einem rationalen Glauben bekennen. Dessen bedarf es einfach nicht. Neben 
der ganzen mythischen Überlieferung gibt es im Christentum Schulen der 
Kontemplation und Meditation, mystische Strömungen, die auf ein echtes 
Erleben der Ganzheit abzielen, wie es seinen Niederschlag in Texten wie  
Die Wolke des Nichtwissens1 fand. »Nichtwissen« meint hier, dass man sich von 
allen mythischen Glaubensinhalten löst, um ins reine Aufwachbewusst-
sein zu kommen. Für diese Erfahrung der Ganzheit ist es in keiner Weise 
erforderlich, sich magische oder mythische Glaubensinhalte zu eigen zu 
machen, die normalerweise mit der Bekehrung oder dem Bekenntnis zum 
Christentum einhergehen. Die echten christlichen Mystikerinnen und Mys-
tiker, die ich kenne (und Mystiker sind für mich Leute, die die Ganzheit 



13Einleitung

wirklich erlebt haben), glauben nicht an die zentralen christlichen Mythen 
oder an Wundergeschichten wie die von der Parthenogenese oder von der 
Auferstehung des Fleisches. Als Christ könnten Sie vielleicht von sich be-
haupten, Sie hätten Ihr wahres Ich und die Urganzheit des Universums für 
sich entdeckt, in der wir alle »eines Sinnes« sind, aber etwas ganz anderes 
wäre es zu sagen: »Ich glaube an den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist 
und dass der Sohn von einer Jungfrau geboren wurde, dass er ans Kreuz ge-
schlagen wurde und starb und wieder auferstand und zum Himmel auffuhr 
und mich jetzt von der Erbsünde erlöst.« Das sind zwei ganz verschiedene 
Dinge, die eine spirituell, die andere religiös.

Der 2021 verstorbene amerikanische Bischof und Autor John Shelby 
Spong veröffentlichte zahlreiche Bücher – sein letztes ist das 2018 erschie-
nene Unbelievable –, die mit Nachdruck eine ganz ähnliche Position zum 
Christentum einnehmen. Spongs Ansatz besteht darin, dass er zunächst 
den himmelweiten Unterschied zwischen Erfahrung und Erklärung heraus-
arbeitet, eine ganz wichtige Unterscheidung. Wir können grob zwischen 
»Erkenntnis durch Kennenlernen« und »Erkenntnis durch Erklärung« unter-
scheiden – und in diesem Buch soll es ganz überwiegend um Erkenntnis 
durch Kennenlernen, also durch Erfahrung oder unmittelbares Erleben der 
Ganzheit gehen. Das Bewusstsein der Einheit lässt sich zwar beschreiben 
und das ist dann eine Erklärung, aber man muss die Ganzheit unmittelbar 
erfahren, um zu wissen, was es damit auf sich hat (und wir werden uns mit 
Übungen beschäftigen, die Ihnen genau das erlauben). Aus Spongs Sicht 
gehörte zum wahren Christentum die Erfahrung der Einheit, aber historisch 
war es so, dass es von einer Erklärung vereinnahmt wurde, die von wörtlich 
genommenen Mythen des ersten Jahrhunderts und von einer eher byzan-
tinischen Philosophie des vierten Jahrhunderts ausging. Den Mythen und 
Wunderberichten der Bibel sprach Spong rundweg jede Realität ab und 
ganz gewiss glaubte er selbst nicht an sie. Hierunter fallen alle magisch- 
mythischen Glaubensinhalte des Christentums, auch die Vorstellung, Je-
sus sei tatsächlich für unsere Sünden gestorben. Außerdem die jungfräuli-



14 Einleitung

che Geburt, der körperliche Aufstieg zum Himmel, die Teilung des Meeres 
durch Moses, Elias Aufstieg zum Himmel in einem feurigen Wagen und so 
weiter. Spong sprach allen Mythen, Wunderberichten und übernatürlichen 
Ereignissen, die mit dem Christentum verbunden worden sind, jegliche Rea-
lität ab und bei dieser Linie ist er in einem ganzen Dutzend Büchern kon-
sequent geblieben – und bedenken Sie bitte, dass er wahrhaftig anglikani-
scher Bischof war. Ich weiß wirklich nicht, wie er der Suspension entgangen 
ist. Er kann nur die unmittelbare Erfahrung des Einen, der reinen Ganzheit, 
akzeptieren, die er als Ganzheit des »Lebens, Liebens und Seins« bezeichnet. 
Er lässt da keine Mythen als Scheinerklärungen für diese Erfahrung gelten 
und das sagt ja auch schon der Titel seines Buchs: Unbelievable.

Spong war wirklich »spirituell und nicht religiös« und glaubte wie ich, 
dass dies auch für Jesus gilt und dass der Kern seiner Botschaft die Ganz-
heit ist.

So ist es nach meiner Überzeugung auch beim Buddha, bei Shankara, 
Plotin, Laozi, Yeshe Tsogyal, Zhuangzi (Chuangtse) und vielen anderen gro-
ßen Verwirklichten, die die traditionellen Religionen gestiftet haben. Die 
Suche nach Ganzheit steht im Mittelpunkt des Interesses der meisten Welt-
religionen, ungeachtet der Tatsache, dass sie sich in ihren Hauptmythen 
stark unterscheiden. Kurz, wenn man eins mit dem Universum ist, ist man 
eins mit dem Universum, unabhängig davon, welche Ausdrücke oder Bil-
der man dafür wählt. Das Eine ist das Eine. Wenn wir die großen Traditio-
nen ganz genau betrachten, werden wir das Bewusstsein der Einheit über-
all als den eigentlichen Kern erkennen. Es gibt ja sogar eine philosophische 
Schule, die Philosophia perennis oder »Immerwährende Philosophie« genannt 
wird. Diese Philosophie hat zum Inhalt, dass die großen Religionen der Welt 
allesamt auf Ganzheit abzielen und dass sie sich zwar in ihren äußeren For-
men, das heißt in ihren mythischen Erklärungen, stark unterscheiden, aber 
dass die innere Ganzheit letztlich überall gleich aufgefasst wird, weil die Er-
fahrung der Einheit die gleiche ist. Bedenken wir aber, dass die Darstellungen 
dieser Erfahrung sehr unterschiedlich ausfallen können, weil sie Deutungen 



15Einleitung

enthalten, die vom jeweiligen kulturellen Umfeld geprägt sind. Man findet 
hier deshalb nicht viel, was wirklich »immerwährend« oder überall gleich 
ist. Dennoch gehört es zu den Kernaussagen der Philosophia perennis, dass 
sich die Wege der Meditation immer weiter entwickelten und ausdifferen-
zierten und letztlich alle auf eine überall gleich aufgefasste höchste Ganzheit 
hindeuten. Und die Entdeckung dieser Ganzheit in der Form eines Bewusst-
seins der Einheit wurde als »Erleuchtung«, »Erwachen«, »Satori«, »Metamor-
phosis«, »Fana« oder als »die große Befreiung« bezeichnet und darum geht 
es letztlich bei aller Meditation.

Ganzheit ist, wie wir später noch im Einzelnen sehen werden, weder my-
thisch noch übernatürlich oder magisch. Sie besteht vielmehr darin, dass 
man beim Betrachten der Welt ringsum plötzlich eins mit dieser Welt wird 
und alles zu einer einzigen Erfahrung und zu einem einzigen Bewusstsein 
der Einheit verschmilzt. Man fühlt sich dann wirklich eins mit der Welt 
und eins mit allem und das ganze Universum ersteht in einem selbst. So 
läuft die Erfahrung der Einheit in vielen Fällen ab. Und später dann, nach 
dieser Erfahrung, fallen einem alle möglichen Erklärungen ein, die einer kri-
tischen Betrachtung meist nicht standhalten und deshalb auszusondern 
sind, was aber niemanden davon abhält, es trotzdem zu versuchen. Doch 
dann weiß man immer noch, dass die Erfahrung etwas Reales war, wie kom-
pliziert die Erklärungen auch ausfallen mögen. Es handelt sich tatsächlich 
um eine authentische Gipfelerfahrung vom Grund des Seins. Sie stellt ein 
reales Aufwachen dar, einen kurzen Einblick in höchstes Bewusstsein der 
Einheit, in das göttliche Einssein oder das, was im tibetischen Buddhismus 
der »Eine Geschmack« oder die »Einheit des Geschmacks« genannt wird – 
wahre Ganzheit also.

Ich will damit sagen, dass der Vedanta-Zweig des Hinduismus, der Taois-
mus, die Kabbala, die mystischen und kontemplativen Strömungen des 
Christentums, die meisten Formen des Neoplatonismus, viele Schulen des 
frühen Buddhismus, alle Schulen des Mahayana und Vajrayana, der Chas-
sidismus und Sufismus und viele andere im Innersten die Suche nach die-



16 Einleitung

ser wahren nondualen Ganzheit sind. Wir werden uns ansehen, wie es ist, 
wenn einem diese Ganzheit dämmert, und wir werden uns mit Möglichkei-
ten beschäftigen, diese Ganzheit direkt zu realisieren und selbst zu erfahren, 
ohne uns zu den mythischen Geschichten und wunderlichen Erklärungen 
bekennen zu müssen, die sich so gern mit den ursprünglichen Formen die-
ser Religionen verbinden. Spiritualität ist im Grunde einfach Religion ohne 
alles Abwegige und darauf sind wir hier aus.

Wir werden uns auch, um einen weiteren Punkt vorwegzunehmen, ver-
gegenwärtigen, dass menschliche Entwicklung in Stufen des Wachstums 
und der Evolution verläuft. Glänzende Wissenschaftler wie Jean Gebser 
haben das nachgezeichnet und diese Stufen benannt, beispielsweise als 
»archaisch«, »magisch«, »mythisch«, »mental«, »pluralistisch« und »integral«. 
Die Menschheit insgesamt durchläuft diese Stadien von den niederen zu den 
höheren und derzeit befinden wir uns am Beginn der integrierten Stufe. Wir 
sehen uns diese Stufen und Stadien später noch näher an, aber ich möchte 
jetzt schon vorwegnehmen, was ich über so gut wie alle magischen und my-
thischen Geschichten der Bibel sagen werde, nämlich dass sie verfasst wur-
den, als die Menschheit sich noch in den frühen Stadien befand, die zwei- bis 
sechstausend Jahre zurückliegen. Folglich handelte es sich in der Zeit ihrer 
Niederschrift nicht um Irrtümer oder Wahnvorstellungen, sondern sie wur-
den von Menschen aufgeschrieben, die sich selbst noch im magischen und 
mythischen Entwicklungsstadium befanden und in vollkommen ehrlicher 
und aufrichtiger Absicht sprachen und schrieben.

Hier muss ich auch meine Kritik an diesen religiösen Anschauungen ein 
wenig abmildern, weil sie ja so übertrieben hart ist, als würde man ein fünf-
jähriges Kind anschreien. Ich werde aber dabei bleiben – und das ist mir 
ganz wichtig –, dass sie Produkte eines frühen, niederen und weitgehend 
überholten Stadiums der menschlichen Evolution und folglich nicht mehr 
zu glauben sind, ganz abgesehen davon, dass derartige Glaubensüberzeu-
gungen keine Bedingung für die unmittelbare Erfahrung echter Ganzheit 
sind. Sollten Sie solche Gewissheiten aber hegen, müssen Sie sie nicht ab-



17Einleitung

legen; vielleicht werden Sie sich aber dafür entscheiden oder Wege suchen, 
sie auf einen der Evolution entsprechenden Stand zu bringen.

Wir sind also auf wahre Ganzheit aus, aber mit dieser Ganzheit hat es 
eine eigene Bewandtnis und die führt uns direkt zum Kernanliegen die-
ses Buchs: Ganzheit springt nicht ins Auge, sie ist nichts, was jeder einfach 
sieht wie einen Stein oder einen Baum. Man muss einfach wissen, wo man 
sie zu suchen hat, und dann muss man losziehen und Ausschau halten. An-
sonsten werden Sie die Ganzheit nicht zu sehen bekommen (auch wenn das 
kaum möglich erscheint), sondern Sie werden in etwas Halbfertigem und 
Bruchstückhaftem stecken bleiben, jedenfalls werden Sie nicht annähernd 
so ganz werden, wie Sie sein könnten. Ganzheit ist buchstäblich überall um 
Sie herum und bereits in Ihnen gegeben, Ihr Bewusstsein ist jetzt schon da-
mit geflutet, aber wenn Sie nicht wissen, wo und wie Sie nach ihr schauen 
sollen, entgeht sie Ihnen ganz einfach und Sie ahnen nicht einmal, dass sie 
da ist. Ich werde das so lange und so oft wiederholen, bis wir es beide nicht 
mehr hören können, aber so liegen die Dinge nun mal. Und wenn es eine 
Sache gäbe, die ich wirklich gern vermitteln würde, dann wäre es diese: Man 
muss wissen, wo die Ganzheit zu suchen ist. Die allermeisten Menschen er-
fahren nicht viel Ganzheit in ihrem Leben, weil niemand ihnen gezeigt hat, 
wo und wie man nach ihr schaut.

Wenn wir uns ernsthaft damit befassen, wo und wie nach der Ganzheit 
Ausschau zu halten ist, stoßen wir auf etwas, das ebenso überraschend wie 
verblüffend ist, nämlich dass es etliche verschiedene, aber gleich wichtige 
Typen von echter Ganzheit gibt. Und es gibt Zugänge, Übungen oder Expe-
rimente, über die man sich jedem einzelnen dieser Typen annähern kann. 
Wir werden uns diese Bereiche der Ganzheit genau ansehen und sie detail-
liert beschreiben, damit Sie sicher wissen, was Sie tun müssen, um sie zu 
sehen. Es gibt fünf solche Typen und ich will gleich vorwegsagen, dass nur 
einer von ihnen etwas mit Spiritualität zu tun hat. Wenn Sie also nicht an 
Spiritualität interessiert sind, könnte es nach meiner Überzeugung trotz-
dem sein, dass Ihnen dieses Buch gefällt und Sie bereichert.



18 Einleitung

Für den Moment werde ich diesen fünf Typen einfach nur Namen geben: 
Aufwachen, Aufwachsen, Aufmachen, Aufräumen und Auftauchen. All das 
können Sie in Ihrem Leben tun und jeder dieser Punkte wird Ihnen eine 
unglaublich tiefe Art von Ganzheit erschließen. Wenn Sie alle zusammen-
nehmen, haben Sie eine umfassende »Große Ganzheit«. Vergegenwärtigen 
Sie sich diese Typen, wie sie hier einer nach dem anderen erörtert werden, 
und sehen Sie zu, ob Sie etwas damit anfangen können. Was Ihnen nichts 
sagt, können Sie ignorieren. Aber die meisten finden diese Typen äußerst 
aufschlussreich, es gibt sogar eine weltweite Praxis, die sich dieser »Großen 
Ganzheit« widmet. Sie nennt sich »integrale Metatheorie«. Und die vertrete 
ich ja auch.

Auf den ersten Blick mag das alles ziemlich abgefahren erscheinen, aber 
auf jedem dieser fünf Wege geht es um eine ganz eigene Art von Ganzheit. 
Man möchte ja meinen, dass es nur eine Art von Ganzheit gibt, wenn diese 
wirklich Ganzheit ist. Da steht uns eine schockierende Erkenntnis bevor: 
Die Ganzheit der authentischen Wege des Aufwachens, aus denen die gro-
ßen Religionen hervorgingen und die in einer Erfahrung des »Einsseins mit 
allem« bestanden, ist nur einer der großen Typen der Ganzheit, und zwar 
der, den wir als »Aufwachen« bezeichnen. Aber es gibt wie gesagt mindes-
tens fünf Hauptformen, Dimensionen oder Bereiche der Ganzheit, näm-
lich die oben genannten – und das erweist sich als tief bedeutsam, weil wir 
in jedem dieser Bereiche einem ganz eigenen Typ der Ganzheit begegnen.

Menschen haben überall auf der Welt über Jahrtausende bis heute daran 
gearbeitet, alle diese Bereiche der Ganzheit zu entdecken. Leicht war das 
nicht, denn es gilt nach wie vor, dass kein einziger von ihnen völlig offen-
sichtlich ist und ins Auge springt, sie ziehen nicht an uns vorbei und ver-
künden, was sie sind. Jede einzelne Ganzheit muss aufgesucht werden und 
Sie müssen wissen, dass sie da ist, sonst versuchen Sie es erst gar nicht.
Aus diesem Grund hat die Suche nach der integralen Metatheorie – und 

»integral« bedeutet ja ungefähr so viel wie »ganzheitlich« – an die fünfzig 
Jahre gedauert, bis alle diese Formen der Ganzheit aufgefunden waren. Und 



19Einleitung

es kommt gar nicht selten vor, dass sich die Leute, wenn sie auf diesen inte-
gralen Ansatz stoßen, erst einmal an den Kopf fassen, weil sie schier nicht 
glauben können, dass sie nicht selbst auf diese »Ganzheiten« gekommen 
sind – einfach weil sie so offensichtlich sind, wenn man einmal auf sie ge-
stoßen ist. In gewisser Weise sind sie ja auch augenscheinlich und eben jetzt 
in Ihrem Bewusstsein präsent, aber es bleibt dabei: Wenn man nicht weiß, 
wohin man den Blick richten muss, bleiben sie mysteriös. Im Übrigen ist 
es so, dass drei der fünf Typen der Ganzheit, nämlich Aufwachsen, Aufma-
chen und Aufräumen, erst im Laufe der letzten rund hundert Jahre entdeckt 
wurden und während des weitaus größten Teils der Menschheitsgeschichte 
keine Rolle spielten, sodass uns nur ein partielles und fragmentiertes Leben 
möglich war.

Es gibt derzeit nirgendwo sonst auf der Welt einen Entwicklungsansatz, 
der alle fünf Arten der Ganzheit berücksichtigt. Wenn Sie also wahre Ganz-
heit möchten, sind Sie hier richtig. Sie werden im weiteren Verlauf dieses 
Buchs kleine Zusammenfassungen, aber auch Übungen und dazu Winke 
oder Hinweise finden, die leicht umzusetzen sind und Ihnen sofort und 
ohne große Vorbereitung diese fünf Bereiche der Großen Ganzheit vor Au-
gen führen. Ich habe sie nicht selbst erfunden und zu jeder dieser Ganz-
heitsformen gibt es weltweite Communitys, die sich bemühen, sie in ihrer 
Tiefe auszuloten. Ich ziehe jedoch alle diese Anteile zusammen zu einer 
Art Superholismus oder integraler Metatheorie. Das erleichtert es Ihnen, 
sämtliche grundlegenden Ganzheiten aufzuspüren, die gerade jetzt direkt 
vor Ihrer Nase sind. Sie müssen halt nur wissen, wohin man schauen muss.

Dieses Buch sollte ursprünglich »Raum für alles« heißen. Wer verfolgt 
hat, was ich bis jetzt über Ganzheit geschrieben und gesagt habe, wird diese 
Titelwahl vielleicht naheliegend finden. Echte Ganzheit, Große Ganzheit, 
schafft Raum für alles in Ihrem Leben, auch wenn vieles jetzt noch gar 
nicht enthalten ist. Wahrscheinlich geht Ihnen noch sehr viel ab, was Ih-
nen eigentlich zusteht und schon in Ihrem Leben sein sollte, um es zu be-
reichern und zu verbessern, aber Sie haben dafür noch keinen Raum ge-



20 Einleitung

schaffen, weil Sie nicht über genügend Ganzheit verfügen. Wenn Sie die 
grundlegende Ganzheit dieser Welt erst einmal sehen können, findet alles 
seinen Platz und Sie empfinden Ihr Leben geradezu als ein Füllhorn – ohne 
Reibungsverluste, Spannung und Quälerei. Um für alles Platz zu schaffen, 
müssen Sie wie gesagt jedoch sehr gut wissen, wo die »ganze Ganzheit« zu 
suchen ist; das heißt, Sie müssen wissen, wie man nach echtem Aufwachen, 
Aufwachsen, Aufmachen, Aufräumen und Auftauchen Ausschau hält. Bei 
jedem einzelnen dieser Schritte wird Ihnen überdeutlich werden, wo seine 
wahre Ganzheit liegt.

Mich hat in meinem Leben als Forscher und Autor immer wieder scho-
ckiert zu sehen, wie vollkommen verborgen wahre Ganzheit sein kann – 
schockiert vor allem deshalb, weil sie eben ja so überwältigend offensicht-
lich ist, wenn man auf sie stößt. Wie kann es sein, dass die Menschheit für 
die Entdeckung dieser Zusammenhänge Hunderttausende Jahre gebraucht 
hat? Sind wir so blind?

Wenn Sie beispielsweise erkannt haben, was Aufwachsen bedeutet, wird 
Ihre Reaktion vermutlich wie bei den allermeisten Leuten zwei Hauptan-
teile haben: Erstens werden Sie verstehen, weshalb dieses ganze Gesche-
hen erst vor ungefähr hundert Jahren neu von der Menschheit entdeckt 
wurde. Und zweitens werden Sie vermutlich staunend wahrnehmen, was 
dieses Aufwachsen Ihnen über die Ganzheit sagt, weil Ihnen hier eine Art 
der Ganzheit begegnet, deren Existenz Sie nicht einmal vermuten konn-
ten. Da mögen Sie ernsthaft Holist, engagierter Systemtheoretiker oder im 
ganz allgemeinen Sinne jemand gewesen sein, der an die wahre Ganzheit 
dieser Welt geglaubt hat, und doch werden Sie wahrscheinlich ungefähr so 
reagieren: »Du meine Güte, ich hätte nicht gedacht, dass es diese Form der 
Ganzheit überhaupt gibt.«

Wie bei den anderen Offenbarungsformen der Ganzheit werden Sie das 
Aufwachsen als einen Aspekt der Ganzheit erleben, der mühelos zu ver-
stehen ist, aber nicht sozusagen auf der Hand liegt, bis man auf ihn hinge-
wiesen wird – und dann ist er schier nicht mehr zu übersehen. So erleben 



21Einleitung

wir das bei allen genannten Aspekten der Großen Ganzheit. Wir sprechen 
beispielsweise beim Aufwachen über eine ganz direkte Erfahrung, aus der 
die meisten großen Religionen hervorgingen und die sie ihrer ursprüngli-
chen Absicht nach den Menschen vermitteln wollten: das Erlebnis der rei-
nen Ganzheit. Im anschließenden ersten Kapitel werden wir sehen, inwie-
fern dieses tiefe Erwachen so überwältigend klar und selbstverständlich 
ist, dass ein anerkannter Experte auf diesem Gebiet sie als »unanfechtbar« 
bezeichnet hat.

Bei den meditativen und kontemplativen Ansätzen der großen Religio-
nen ging es immer um direkte Verwirklichung des Aufwachens oder Er-
wachens und da waren keine magischen oder mythischen Geschichten 
beteiligt, sondern es handelte sich um bewusstseinsverwandelnde Psy-
chotechnologie. Sie hatten nichts anderes als reine Ganzheit im Sinn, die 
höchste nonduale Erfahrung der Einheit. Anschließend haben die Religio-
nen diesen unmittelbaren Erfahrungen unterschiedliche Erklärungen gegeben. 
Die Religionen unterschieden sich in mancherlei Hinsicht, aber wenn ihre 
Mystiker, also Menschen, die die Erfahrung tatsächlich gemacht hatten, ei-
nander begegneten und ins Gespräch kamen, wurde ihnen ganz schnell 
klar, dass sie über ein und dieselbe grundlegende Wirklichkeit sprachen. Sie 
blickten einander in die Augen und wussten Bescheid. Sie wussten, dass hin-
ter, unter und jenseits dieser relativen Welt gesondert existierender Dinge 
und Ereignisse ein tiefes Einssein liegt, wahre Ganzheit. Sie wussten auch, 
dass Menschen, die diese stets gegenwärtige Einheit noch nicht erkannt ha-
ben, einstweilen in der Welt der Leiden gefangen bleiben, einer gefallenen 
Welt, einer dualistischen, gebrochenen, von der »Erbsünde« gezeichneten, 
entfremdeten Welt, die jedoch »in einem Nu« durchschaut werden konnte, 
um in diesem Erwachen zu dem zu werden, was tatsächlich immer der Fall 
ist: wahre Ganzheit.

Viele sind heute mit einer »Achtsamkeit« genannten buddhistischen Auf-
wachpraxis vertraut. Sie reduzieren damit ihren Stress, verbessern ihren 
Schlaf, lindern Depressionen und Ängste, tun etwas für ihre Gesundheit, 



22 Einleitung

steigern ihre Produktivität, helfen ihren Beziehungen auf die Sprünge und 
was dergleichen Selbstoptimierungsziele mehr sind – und das darf ja auch 
so sein. Es gibt wissenschaftlich bestätigte Anhaltspunkte dafür, dass Acht-
samkeit all dies tatsächlich leistet. Doch das ist nicht die ursprünglich damit 
verbundene Absicht. Ursprünglich ging es bei der Achtsamkeitspraxis um 
die unmittelbare Erfahrung Gottes. Anders gesagt, man wollte die alte my-
thische Gottesvorstellung fallen lassen und mittels Achtsamkeit die reine 
nonduale Ganzheit realisieren, das Bewusstsein der Einheit mit dem Grund 
allen Seins, ein Nirwana des unendlichen bruchlosen Einsseins und der Lei-
densfreiheit anstelle einer illusorischen und chronisch leidbehafteten, un-
zusammenhängenden Samsara-Welt.

Zu dem, worum es beim Erwachen überhaupt geht, sagen solche Systeme 
des Aufwachens zweierlei, nämlich dass jeder immer schon im Vollbesitz 
des erleuchteten oder voll erwachten Geistes beziehungsweise der reinen 
Ganzheit ist und dass zweitens so gut wie niemand davon weiß. Deshalb 
heißt es in den meisten dieser großen meditativen Traditionen, dass man 
nichts tun kann, um das Erwachen, die Erleuchtung oder die Befreiung zu 
»erlangen«, da sie immer schon gegeben ist und man sich etwas Gegebenes 
nicht noch eigens verschaffen kann. »Erleuchtung erlangen« ist ungefähr so 
sinnlos, als wollte man »eine Lunge erlangen« oder »Füße erlangen«. Aber 
man erkennt diesen nie absenten erleuchteten Geist sofort, wenn einen je-
mand darauf hinweist. (Wir sprechen hier von »Winken« oder »Hinweisen« 
und Sie werden in diesem Buch vielen dieser Winke und Hinweise begeg-
nen, die Ihnen erlauben, diese Dinge selbst unmittelbar zu sehen und zu 
erfahren.)

Die schiere Offensichtlichkeit der Ganzheit in jedem dieser fünf Bereiche 
ist wirklich verblüffend, wenn sie einem dann tatsächlich vor Augen geführt 
wird. Ebenso erstaunlich ist aber, dass keine dieser Ganzheiten die übrigen 
enthält. Das bedeutet, dass Sie die Ganzheit eines dieser Aspekte voll erfasst 
haben können, aber die Ganzheit bei den übrigen einfach nicht sehen. Das 
gilt sogar für das höchste Ganzheitsbewusstsein des Erwachens. Sie können 



23Einleitung

ein großes Aufwachen erlebt haben und dennoch ahnungslos bleiben, was 
das Aufwachsen, Aufräumen, Aufmachen oder Auftauchen betrifft. Oder 
Sie üben sich zwar im Auftauchen, haben aber keinen Schimmer, was das 
Aufwachen angeht. Oder Sie räumen wacker auf, wissen jedoch nichts vom 
Aufwachsen. Hinzu kommt noch, dass sich alle diese Arten der Ganzheit 
auf verschiedenen Wegen entwickeln, und zwar sehr weitgehend eigenstän-
dig, sodass Sie auf einem bestimmten Gebiet schon viel erreicht haben kön-
nen, während Sie auf anderen noch bei den Anfangsgründen sind. Diese 
Dinge sind wie Äpfel und Birnen (und Orangen, Pfirsiche und Limetten) 
also untereinander sehr verschieden und doch zusammen eine atemberau-
bend große Ganzheit.

Dann gibt es aber auch ein paar Dinge, die einfach zu tun sind, damit 
man auch nur eine dieser Ganzheiten zu sehen bekommt. Vieles davon ist 
uns vielleicht in die Wiege gelegt, aber die bewusste Wahrnehmung dieser 
Dinge gehört eben nicht dazu. Sie sind darauf angewiesen, dass auf sie hin-
gedeutet wird. Wenn das nicht geschieht, dürfte es nicht gar so viel Ganz-
heit in Ihrem Leben geben – und irgendwie wissen Sie das. Und selbst wenn 
ein bisschen Ganzheit vorhanden ist, wird es überschaubar sein und ließe 
sich enorm steigern.

Genau dabei soll Ihnen dieses Buch zur Seite stehen. Es wird Ihnen die 
fünf Arten der Ganzheit vor Augen führen – einer Ganzheit, von der Sie 
genau jetzt vollkommen durchtränkt sind. Wir werden die fünf Erschei-
nungsformen der Großen Ganzheit durchgehen, die Sie im Aufwachen, 
Aufwachsen, Aufmachen, Aufräumen und Auftauchen finden können, und 
wir werden ein weiteres Gebiet hinzufügen, das Sie bei alldem unterstüt-
zen kann. Wir sprechen hier vom »integralen sexuellen Tantra«, bei dem die 
Sexualität ganz direkt als Mittel zum Erwachen eingesetzt wird. Auf jedem 
dieser Gebiete erwartet Sie eine wichtige und charakteristische Form der 
Ganzheit. Und das Erstaunliche daran ist, dass die reale Ganzheit allgegen-
wärtig und trotzdem so gut wie nicht zu erkennen ist. Sie ist wirklich der 
Deus absconditus, der »verborgene Gott« oder Geist2 – die verborgene Ganz-



24 Einleitung

heit, die nicht erscheint und nicht offensichtlich ist, als legte es Gott darauf 
an, uns nicht sichtbar zu sein.

In der heutigen Welt sind praktisch alle fünf Arten der Ganzheit nach wie 
vor offene Geheimnisse und deshalb finden wir so wenig Ganzheit in der 
Welt, die entsprechend zersplittert und polarisiert ist. Die Welt setzt sich 
nicht aktiv mit auch nur einer fünf Haupttypen der Ganzheit auseinander. 
Man kann also behaupten, es herrsche ein großer Mangel an Ganzheit oder, 
wie man auch sagen könnte, an Geist. »Ganzheit« und »Geist« sind in der Art, 
wie ich diese Begriffe verwende, weitgehend synonym.3 Man kann von der 
heutigen Welt wohl sagen, sie sei an vielen Stellen stark religiös – aber sehr 
spirituell ist sie eigentlich nirgendwo, dafür herrscht einfach nicht genü-
gend Ganzheit.

Dieser Mangel an Ganzheit ist ein Mangel an Geist und deshalb tut sich die 
heutige Welt so schwer, allem Raum zu bieten oder überhaupt irgendetwas 
Raum zu bieten. Vielleicht sehen Sie Ihr eigenes Leben auch davon betroffen 
in dieser überfüllten, beengten, grapschenden, klaustrophobischen Welt. 
Alles rumpelt mit allem zusammen, die Leute schubsen sich rücksichtslos 
beiseite, um mehr Platz für ihre Meinungen, Anschauungen und Ideen frei-
zuräumen. In den sozialen Medien geht es besonders hoch her, wenn die 
Leute so laut, so bösartig und gemein übereinander herziehen, wie es nur 
eben geht. Allem Raum bieten – genau damit tun sich die Menschen heute 
ganz besonders schwer. Sie haben zu wenig Platz, ihr persönlicher Raum 
ist überfüllt und voller Eindringlinge und alle japsen und schreien aus Lei-
beskräften nach mehr Raum.

Wenn Sie jedoch die genannten Arten der Ganzheit hier und jetzt präsent 
haben, wird Ihre Welt geräumig und weit. Es ist, als expandierten Sie selbst 
und Ihr Bewusstsein, und plötzlich ist reichlich Platz für alles in Ihrem Le-
ben. Alles gibt seinen Sinn und Zweck zu erkennen und Ihr Leben ist zu-
tiefst davon durchdrungen. Sobald Sie die Große Ganzheit in Ihrer eigenen 
kleinen Welt erkennen, wissen Sie genau, wo Sie hingehören und wo Ihr 
Platz ist, und auch Ihr Stellenwert in dieser Ganzheit liegt dann offen zu-



25Einleitung

tage. Er besteht darin, dass Sie letztlich eins mit dieser »ganzen Ganzheit« 
sind. Bis dahin breitet sie sich rings um Sie herum aus, bleibt jedoch unbe-
merkt und ist deshalb nicht aktiv genug, um auch Ihnen selbst etwas von 
ihrer Geräumigkeit zukommen zu lassen.

Die Welt erscheint tatsächlich überfüllt und eng, so voll und so voller 
Grenzen und Sie eingekeilt in dieser drangvollen Enge. Wenn Sie jedoch die 
Ganzheit erkennen, die wahre Große Ganzheit, die sich ringsum endlos er-
streckt, leben Sie in einer neuen Welt. Und diese Welt bietet wirklich allem 
Raum, sie hat nichts Künstliches, sie täuscht nichts vor. Diese tiefe und weite 
Ganzheit, die Sie entdeckt haben und die von da an so lebhaft real ist wie 
eine Fahrt im Riesenrad, weitet sich und bezieht alles ein, was innen und 
außen neu auftaucht, und macht Sie zugänglich für all das, und zwar ohne 
Stress, ohne Anstrengung, ohne Reibereien, ohne Einschränkungen. Beson-
ders oft höre ich von Leuten, denen diese erstaunliche Entdeckung gelun-
gen ist: »In diesem Einssein mit allem hatte ich das Gefühl, zum ersten Mal 
richtig durchatmen zu können – obwohl es mir praktisch mein Leben lang 
direkt ins Gesicht gestarrt hatte.« So, denke ich, wird es auch für Sie sein, 
wenn Sie allem Raum bieten können, und Sie selbst werden sich darin frei 
und ungehindert bewegen können, während Sie alles in Ihrem Leben freu-
dig umarmen. Nichts von dem, was Sie nicht selbst in der Hand haben, wird 
Sie dann noch herumschubsen können, sondern Sie sind eins mit dem Uni-
versum und nehmen alles vollkommen an, als wäre es Gott selbst, und ge-
nauso wird es sein, weil Sie Gott jetzt als vollkommene Ganzheit sehen. Sie 
werden ganz und gar »spirituell und nicht religiös« sein, man könnte auch 
sagen: so ganz, wie es sich ein Mensch nur wünschen kann.

Wenn Sie möchten, können wir uns jetzt auf diese erstaunliche Entde-
ckungsfahrt machen.



26 1  Aufwachen – Eine Einführung

1   
Aufwachen –  

Eine Einführung

Fangen wir mit der mitreißenden Ganzheit des Aufwachens an. Es ist eine 
unabdingbare Grundvoraussetzung für alle, die sich eine tiefe und umfas-
sende, ja absolute Erfahrung der Ganzheit wünschen. Das Aufwachen ist 
nach meiner Einschätzung von größerer und tieferer Bedeutung für den 
Lauf der Menschheitsgeschichte gewesen als jede andere Erfahrung, die 
wir je gemacht haben. Vor dem Hintergrund, dass »die Masse der Men-
schen ein Leben in stummer Verzweiflung« führt, wie Henry David Tho-
reau formulierte, bietet sich das Aufwachen als etwas an, das alle Men-
schen in Ost und West nutzen können, die sich ein authentischeres, ein 
vitales, erleuchtetes oder eben erwachtes Leben wünschen, dem ein ab-
soluter oder höchster Sinn innewohnt, weil es unmittelbar an den Grund 
des Seins angeschlossen ist – eindeutig kein Mythos, sondern unmittel-
bare Erfahrung.

Dieses Erwachen ist den Menschen seit Jahrtausenden bekannt, seine 
Ursprünge liegen vielleicht sogar zwanzigtausend Jahre zurück bei den 
Schamanen der Frühzeit, die auf ihren Reisen in die Ober- und Unterwel-
ten schon so etwas wie spirituelle Erweckungserfahrungen machten und 
das erlebten, was heute als »nonduale« Ganzheit bezeichnet wird. Im Laufe 
der weiteren Entwicklung der Menschheit durchliefen wohl auch diese spi-



271  Aufwachen – Eine Einführung

rituellen Erweckungserfahrungen eine Entwicklung, die zu einer tieferen 
und vielgestaltigeren Form der Spiritualität führten.

Was ich jetzt über verschiedenartige spirituelle Erfahrungen sagen werde 
(ich könnte auch die altmodische Bezeichnung »religiöse Erfahrung« im 
Sinne einer überwältigenden Erfahrung von Ganzheit beibehalten), wird 
Ihnen vielleicht sehr abgehoben, wenn nicht gar überzogen erscheinen, und 
ich kann Sie hier nur bitten, einfach erst einmal wohlwollend mitzugehen 
und möglichem Argwohn oder Widerwillen gegenüber solchen Vorstellun-
gen nicht sofort stattzugeben. Was die Einschätzung solcher Erweckungser-
fahrungen angeht, sind die Menschen mit der Zeit auf profunde Methoden 
der Bestätigung oder Zurückweisung gestoßen. Solche »spirituellen, aber 
nicht religiösen« Erfahrungen begründen eine Art innere Wissenschaft, die 
nicht einfach so auf Treu und Glauben oder gar als Dogma akzeptiert wer-
den soll, sondern sich stets auf unmittelbare Erfahrung und Evidenz be-
ruft, sodass niemand aufgefordert wird, etwas zu glauben, was nicht durch 
eigene Erfahrung zweifelsfrei bestätigt wurde. Ich werde Ihnen im weiteren 
Verlauf Beispiele für diese wissenschaftliche Verifikation vorstellen. Sie wer-
den nicht angehalten werden, sich etwas zu eigen zu machen, was Sie nicht 
wirklich selbst erlebt haben.

Im Augenblick und im Zuge der Einführung in die Thematik des Auf-
wachens gilt es nur festzuhalten, dass die verschiedenen spirituellen Sys-
teme der Welt im Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende in immer tiefere, 
weitere und höhere Sphären der spirituellen Erfahrung vorgedrungen sind. 
Wir haben uns dabei zunehmend umfassendere spirituelle Bewusstseins-
zustände erschlossen und jeder Mensch hatte die Möglichkeit, selbst her-
auszufinden, was es mit diesen immer höheren Zuständen auf sich hatte, 
sofern er sich nur der entsprechenden und erforderlichen Experimente und 
Praktiken dieser inneren Wissenschaft bediente.

Grundsätzlich hatte der Weg des Aufwachens oder Erwachens ein ein-
ziges Hauptziel. Er ging vom durchschnittlichen Bewusstseinsstand »nor-
maler« Menschen aus, dem der Ruf vorausging, engstirnig, beschränkt, 



28 1  Aufwachen – Eine Einführung

voller Brüche und darüber hinaus mit Leiden, Ängsten und Zerrissenheit 
behaftet zu sein – eine Verfassung, für die man das Gefühl eines »geson-
dert existierenden Ichs« verantwortlich machte, das auch als »Ich-Kon-
traktion«, als »illusorisches Ich«, als »gefallenes Ich«, als »Ich-Traum« oder 
einfach als »Ego« bezeichnet wird –, und das alles ist nicht gerade schmei-
chelhaft gemeint. Das Ziel des Aufwachens durch experimentelle Prak-
tiken wie Meditation, Kontemplation und Yoga bestand darin, das Be-
wusstsein von etwas Beschränktem und beklemmend Engem über etliche 
Stadien der Öffnung, Weitung und Befreiung in wahre Ganzheit zu ver-
wandeln, in reines nonduales Bewusstsein einer höchsten Einheit, das 
heißt in kósmisches1 Bewusstsein, also die vollkommene Einheit mit dem 
gesamten Universum. Diese Ganzheit war nicht einfach ein religiöser 
Glaube oder ein theologisches Dogma, also nichts, was man einfach zu 
glauben hatte, sondern es war unmittelbare persönliche Erfahrung, etwas, 
das man zu sehen bekam, wenn man sich auf die innerlichen Experimente 
der Meditation oder Kontemplation einließ. (Da Meditation in erster Linie 
eine Praxis des direkten Gewahrwerdens und kein mythisches Glaubens-
system ist, verwende ich sie beispielhaft für etwas, das »spirituell, aber 
nicht religiös« ist.) Es geht hier ganz entschieden um Erfahrung und nicht 
um Erklärung (Letztere wird in den meisten Meditationsformen eher zum 
Problem als zur Lösung gezählt).

Wenn wir uns unter diesen meditativen oder kontemplativen Systemen 
der Welt umsehen, stellen wir fest, dass die meisten detaillierte »Landkarten« 
der höheren spirituellen Territorien angelegt haben und den Suchenden 
sehr genau beschriebene Experimente bereitstellen, mit denen sie schritt-
weise zur Erfahrung dieser höheren Zustände gelangen können. Dieser Weg 
der spirituellen Entwicklung und Verwirklichung wird »Erleuchtung«, »Er-
weckung« oder einfach »Aufwachen« genannt und ist ein Weg zur Verwirk-
lichung der Ganzheit, den wir in praktisch allen großen Systemen der Me-
ditation, der Kontemplation, des Yoga oder auch des kontemplativen Gebets 
in den großen Weisheitstraditionen finden.



291  Aufwachen – Eine Einführung

Beachten Sie, dass wir hier nicht von Gottheiten sprechen, also nicht bei-
spielsweise von einem alten Mann, der irgendwo im Himmel thront und 
unser Denken und Tun überwacht. Wir sprechen nicht von magischen 
oder mythischen Geschichten, religiösen Überzeugungen oder Wundern – 
nichts dergleichen. Wir sprechen von einem Bewusstseinszustand, einer 
unmittelbaren Erfahrung, bei der man sich eins mit dem gesamten Univer-
sum fühlt, eins mit allem Endlichen und Unendlichen, allem Manifestier-
ten und Nichtmanifestierten. Diese Erfahrung nennen wir »Aufwachen«, 
»Bewusstsein der höchsten Einheit«, »nonduales Bewusstsein«, »göttliche 
Einheit« oder der »Eine Geschmack«. (Im Zen wird das »Satori« genannt. Ich 
werde das Wort hier immer wieder mal verwenden.) Und so unglaublich 
es für westliche Menschen klingen mag, die in aller Regel noch nie davon 
gehört haben, die Zeugnisse für diese Art von absolutem Bewusstsein sind 
sehr überzeugend und nicht von der Hand zu weisen. (Dazu weiter unten 
mehr.) Wenn Sie sich für Ihre spirituellen Überzeugungen oder generell 
für Ihre Überzeugungen etwas vollkommen Beweiskräftiges als Basis wün-
schen, dann ist es dies.

Der Weg des Erwachens ist in der gesamten Weltgeschichte die einzige 
Disziplin, die je von sich behauptet hat, sie habe eine höchste Wahrheit zum 
Gegenstand. Es hat jederzeit und überall relative Wahrheiten in Hülle und Fülle 
gegeben und die Wege der Befreiung (das heißt die Weisheitstraditionen, die 
unmittelbar und ausdrücklich mit dem Aufwachen befasst sind) bestritten 
diese relativen Wahrheiten nicht, die später von den Naturwissenschaften – 
also von Physik, Chemie, Biologie, Astronomie und so weiter – bestätigt 
wurden. Alle diese akademischen Disziplinen waren in den Weisheitstra-
ditionen anerkannt und geachtet. Aber es ging hier um relative Wahrheiten 
(und sie erhoben auch nicht den Anspruch, im Besitz der absoluten Wahr-
heit zu sein). Sie waren mit der Realität der relativen Sphäre von Raum und 
Zeit befasst, die sich mit der Zeit wandelt und entwickelt. Beim Aufwachen 
jedoch, so der Anspruch, geht es nicht um relative, sondern um letzte oder 
höchste Wahrheit. Und höchste Wahrheit bezieht sich nicht auf bestimmte 



30 1  Aufwachen – Eine Einführung

Formen des Seins, sondern auf das Sein schlechthin, auf den Grund des 
Seins, der raumlos und deshalb unendlich, der zeitlos und deshalb ewig ist, 
ein grundloser Grund, der absolut allen relativen Wahrheiten zugrunde 
liegt, aber selbst keine relative Wahrheit ist und deshalb kein Gegenstand 
einer Naturwissenschaft sein kann. Dieser Grund des Seins erschließt sich 
nur der inneren Wissenschaft der Meditation. Es herrschte Einmütigkeit da-
rüber, dass in der tiefen Erweckungserfahrung keine relative, sondern tat-
sächlich eine absolute höchste Wahrheit sichtbar wurde.

Als eine Art Randnotiz: Ich würde sagen, dass mindestens neunzig Pro-
zent der mir persönlich bekannten Menschen mit einer echten Satori-Erfah-
rung – darunter Ärzte, Anwälte und promovierte Geisteswissenschaftler, 
aber auch Kellnerinnen, Gastronomiehilfskräfte und Gärtner – das Gefühl 
hatten, einer höchsten Wahrheit begegnet zu sein oder zumindest etwas 
erlebt zu haben, was ihnen als absolute, letzte Wirklichkeit erschien. Diese 
Menschen selbst beschreiben ihr Aufwachen als »die sicherste Gewissheit, 
die ich je erlebt habe«, als etwas »unüberbietbar Reales«, als »vollkommen 
unabweisbar« und »höchst sinnhaltig« oder »zeitlos und unwandelbar«, um 
nur einige der häufigsten Beschreibungen anzuführen. Wie das bei Ihnen 
aussieht, werden wir im weiteren Verlauf sehen, aber halten Sie sich be-
wusst, dass wir später zu ganz realen Übungen kommen werden, die Ihnen 
ein Aufwacherlebnis ermöglichen, und Sie werden dann selbst bestimmen 
können, ob das Erlebte für Sie von »höchster« oder »letzter« Realität ist oder 
irgendwie anders bezeichnet werden muss. Fest steht aber: Wenn wir im 
Rahmen unserer Beschäftigung mit der Großen Ganzheit davon ausgehen, 
dass es ein echtes Aufwachen oder Erwachen gibt, sprechen wir von der ein-
zigen Praxis der Welt, von der unwidersprochen gesagt wird, sie offenbare 
eine wirklich letztgültige Wahrheit.

Man sagt von dieser Erfahrung auch, sie werde als Einssein mit allem 
empfunden, mit dem gesamten Universum. Wir könnten auch sagen, die 
Ganzheit des Aufwachens sei so ungefähr die größte Ganzheit, die man sich 
überhaupt denken kann, und darüber gebe es nur noch das, was wir »Große 



31Die Anzeichen des Aufwachens

Ganzheit« genannt haben. Kurzum, das Aufwachen stellt einen sehr erheb-
lichen Teil der Ganzheit der Großen Ganzheit (zu der aber auch noch die 
vier übrigen Arten von Ganzheit gehören würden) dar. Die Große Ganzheit 
soll ja schließlich die Einheit von allem Endlichen und Unendlichen sein – 
und das ist schon etwas wirklich Großes!

Die Anzeichen des Aufwachens

Es gibt eine ganze Reihe von Quellen, die ich heranziehen könnte, um den 
Realitätsgehalt der Stufen oder Stadien des Aufwachens einzuschätzen. Da 
ist zunächst das geniale Buch The Varieties of Religious Experience von Wil-
liam James, der darunter auch und ganz in unserem Sinne die »Vielfalt spi-
ritueller Erfahrung« versteht. An zweiter Stelle wäre Forgotten Truth des Re-
ligionswissenschaftlers Huston Smith zu nennen. Der Titel (»Vergessene 
Wahrheit«) impliziert die Aussage, buchstäblich alle großen Wege der Be-
freiung seien sich darin einig, dass es eine höchste Wahrheit gibt und wo-
rin sie besteht – dass es sich jedoch um eine Wahrheit handelt, die in der 
Neuzeit sehr weitgehend in Vergessenheit geriet. Ich beziehe mich jedoch 
lieber auf eine einzige Hauptquelle, damit es nicht schon an dieser Stelle zu 
Meinungsverschiedenheiten kommen kann. Ich spreche von Jordan Peter-
son, einem emeritierten Professor der University of Toronto, der zugleich 
ein bekannter Online-Superstar ist. Als anerkannter klinischer Psychologe 
hat Peterson ungezählte Stunden mit Patienten und Klienten zugebracht, die 
an allen möglichen psychischen Störungen litten, weshalb wir davon aus-
gehen können, dass er zwischen Wahn und Realität unterscheiden kann. 
Wir dürfen deshalb auch annehmen, dass er nicht verrückt ist und wahr-
scheinlich keine wirklich abwegigen religiösen Überzeugungen vertritt. An 
ihm scheiden sich allerdings die Geister, man verehrt ihn oder man lässt ihn 
links liegen, aber die meisten sind offenbar der Meinung, dass hinter seinen 
Ansichten in der Regel solide wissenschaftliche Forschung steht. Wir kön-



32 1  Aufwachen – Eine Einführung

nen demnach davon ausgehen, dass er für seine Sicht der Dinge einiges an 
anerkanntem Beweismaterial beibringen kann.

Und speziell zu unserem Thema hat Peterson einfach nur die schiere 
Wahrheit zu sagen: »Die überwältigende Mehrheit der Befunde besagt, dass 
es diese zwei Arten von Bewusstsein gibt: Ihr Bewusstsein als ein ganz be-
stimmtes Wesen an einem bestimmten Ort [Ihr individuelles Ich] und ande-
rerseits die Fähigkeit zu einer ozeanischen Auflösung und dem Gefühl, der 
ganze Kosmos sei eins [die höchste Ganzheit].«2 Peterson sagt auch: »Dass 
es diese beiden Bewusstseinszustände gibt, steht außer Zweifel.« Und er 
schließt daraus: »Die Behauptung, transzendente Erfahrung gebe es nicht, 
ist demnach nicht zutreffend, sie ist falsch.« Und wie hinter vorgehaltener 
Hand fügt er hinzu: »Sie stellt nämlich in gewisser Weise unsere Vorstellung 
davon, was als real gelten darf, infrage.«3

Das ist doch allerhand, nicht wahr? Diese Erfahrung des Aufwachens 
wurde schon immer als das Erwachen zu einer höchsten Wahrheit oder 
absoluten Realität – zum Grund des Seins – aufgefasst, einer Realität, die 
als Gegensatz zu unserer normalen Realität verstanden wird, in der wir 
eigentlich hauptsächlich schlafwandeln und sie trotzdem in unserer Ah-
nungslosigkeit als »Realität« bezeichnen. Vor dem Hintergrund dieses 
Traumzustands und in Abgrenzung davon bezeichnen wir dieses absolute 
Bewusstsein als »Aufwachen«. Und so fühlt sich auch ein echtes Satori an: 
als würde man aus einem Albtraum aufwachen und sich dann erleichtert 
sagen: »Gott sei Dank, es war nur ein Traum!« Ähnlich wacht man im Satori 
auf und erkennt, dass die gesamte gewohnte Welt einfach ein Traum ist – so 
jedenfalls fühlt es sich dann an. Das erklärt, wie diese Erfahrung zu Namen 
wie »Erwachen«, »Erleuchtung« oder einfach »Aufwachen« kam. Ich schließe 
mich Peterson also in dem Sinne an, dass die Indizien und Beweise für die 
Realität des Aufwachens oder des absoluten Bewusstseins, wie er es nennt, 
überwältigend und folglich ganz einfach unanfechtbar sind.



33Die fünf Hauptstadien des Aufwachens

Die fünf Hauptstadien des Aufwachens

Die meditativen und kontemplativen Traditionen der Welt zeichnen einen 
Weg der meditativen Schulung vor, der ganz direkt zu diesem höchsten Be-
wusstsein der Einheit führt. Natürlich sind diese Stufen und Stadien in den 
großen Weisheitstraditionen unterschiedlich beschrieben und bezeichnet. 
Aber wenn wir auch nur die Hauptwege (es gibt etliche) vor uns ausbreiten, 
gegenüberstellen und vergleichen, finden wir ein durchgängiges Spektrum 
an Bewusstseinszuständen, das von der beklemmenden »Ich-Kontraktion« 
bis zur offenen und alles einschließenden Weite der Erleuchtung reicht. 
Diese Evolutionsstadien in ihrer historischen Abfolge wurden als Stufen 
oder Stadien zum Bestandteil der verschiedenen kontemplativen Wege (wo-
bei manche davon mehr von diesen Stufen oder Stadien umfassten als an-
dere und deshalb vollständiger waren; nur ganz wenige erstreckten sich 
über alle bekannten Hauptstadien).

Die Wege, die in der jeweiligen Tradition selbst als die beste Wahl be-
trachtet wurden – beispielsweise Mahamudra und Dzogchen im tibeti-
schen Buddhismus, Advaita-Vedanta im Hinduismus, dann auch die kon-
templativen Formen des Taoismus, des Neuplatonismus, der Kabbala und 
schließlich die kontemplativen Formen des Christentums sowie die Sufi-
Tradition des Islam –, erstrecken sich zumeist über sämtliche Hauptsta-
dien des Aufwachens. Sie brauchen sich diese Stufen und Stadien nicht 
einzuprägen, wir werden später alles durchsprechen, was Sie dazu wis-
sen müssen, und vor allem werden wir uns mit Übungen befassen, mit 
denen Sie die beiden höchsten Stufen oder Stadien (»Zeuge« und der »Eine 
Geschmack«) direkt erleben können. Um Ihnen jedoch gleich einmal vor 
Augen zu führen, was das bedeutet, will ich Ihnen anhand eines Beispiels 
die Hauptstufen und Stadien des gesamten Aufwachprozesses vor Augen 
führen. Ich beziehe mich dabei auf neuere Forschungen auf diesem Ge-
biet und verwende die von Daniel P. Brown und der integralen Metatheo-
rie entwickelte Terminologie.4



34 1  Aufwachen – Eine Einführung

Eine vergleichende Betrachtung der meditativen Traditionen lässt fünf 
Hauptstufen erkennen. Die erste, mit der die meisten Leute beginnen, hat 
mit dem Ich und seinem vordergründigen Denken zu tun, diesem pausenlo-
sen inneren Plappern, dem »Affengeist«, bei dem die Gedanken hin und her 
zu springen scheinen. Viele Traditionen bezeichnen das einfach als »Wach-
zustand« und damit ist der gewöhnliche oder übliche, aber eben illusorische 
Zustand des Wachbewusstseins gemeint, im integralen Sprachgebrauch 
der grobe, grobstoffliche oder gewöhnliche Zustand. Fast alle großen  
meditativen Traditionen sehen diese vom Ich geprägte Verfassung als direkte 
Ursache sämtlicher mit dem Menschsein (zumindest seiner »verdorbenen«, 
unwissenden oder unerleuchteten Seite) verbundener Schmerzen und Lei-
den. Deshalb wollen sie den Menschen zuerst und vor allem helfen, diesen  
beschränkten, niederen, üblen, tückischen Affengeist zu überwinden, der 
den Naturzustand des Menschen darzustellen scheint und der ihm nach 
Thomas Hobbes’ klassischer pessimistischer Beschreibung ein »einsames, 
armseliges, ekelhaftes, tierisches und kurzes« Leben beschert.

Das Überwinden oder Transzendieren dieses erbärmlichen und erbar-
mungslosen Zustands setzt mit der zweiten Stufe ein, die Brown als »be-
wusste Wahrnehmung« oder »Gewahrsein« bezeichnet, weil es hier eine Be-
wegung vom groben vordergründigen Denken hin zu einer gedankenfreien  
Bewusstheit gibt, die Brown »subtile Persönlichkeit« nennt. Im integra-
len Sprachgebrauch ist das die »subtile Stufe«, die sich durch eine gewisse 
Leuchtkraft der subtilen Persönlichkeit auszeichnet (bei der es sich nach in-
tegraler Auffassung nicht um die Ich-Person, sondern um die Seele handelt). 
Hier beginnt die Weitung des Ich-Gefühls über die Enge und Beschränktheit  
des hautumspannten Ichs hinaus und hin zur obersten, allumfassenden 
Identität des höchsten Zustands (von Shunryu Suzuki Roshi als »Big Mind« 
bezeichnet).

Die dritte Stufe heißt bei Brown »Bewusstheit als solche«, weil es sich 
um reines Bewusstsein handelt, dem nichts mehr von groben oder subtilen 
Phänomenen anhaftet und das direkt an die räumlich-zeitliche Grundmat-



35Die fünf Hauptstadien des Aufwachens

rix des Universums angeschlossen ist. In der integralen Sprache ist dies die 
»archetypische« und »kausale Stufe«. Der kausale Zustand ist manchmal in 
der reinen formlosen Stille zwischen den Gedanken erahnbar. In manchen 
Traditionen gilt auch, dass jeder den kausalen Zustand nachts im traumlo-
sen Tiefschlaf erlebt, eine gänzlich formlose Verfassung, in der wir direkt an 
das reine Bewusstsein ohne Objekte, Gedanken oder Ideen angeschlossen 
sind – und das macht den Schlaf so erfrischend.

Brown bezeichnet die vierte Stufe als »grenzenloses unwandelbares Be-
wusstsein« – und schon am Namen erkennt man, dass es sich um einen 
wirklich bedeutenden Schritt handelt. Es ist ein reines Bewusstsein ohne 
Objekte, in der integralen Terminologie mit dem Begriff Turiya aus dem 
Advaita-Vedanta bezeichnet. Wörtlich bedeutet dieser Sanskritbegriff »der 
Vierte«, nämlich der vierte Hauptzustand des Bewusstseins nach »grob«, 
»subtil« und »kausal«. Stadium 4 ist das reine, zeitlose Zeugebewusstsein, 
ein reines Ich-Bin von nie unterbrochener Bewusstheit ohne jeden Inhalt. 
Wir werden später sehen, was dieser Zustand letztlich ist und weshalb er 
die wahre Bedeutung des Begriffs »Ewigkeit« enthält. Ewigkeit ist nämlich 
keine »sehr, sehr lange Zeit«, sondern ein ausdehnungsloser Punkt, ein zeit-
loses Jetzt, das nicht schwer zu realisieren, sondern im Gegenteil unaus-
weichlich ist. Das Zeugebewusstsein zählt in den meditativen Traditionen 
zu den höchsten Zuständen – und wie bereits gesagt, werden wir uns ihm 
mit geeigneten Übungen annähern, damit Sie selbst sehen können, was es 
damit auf sich hat.

Die fünfte und höchste Stufe ist bei Brown das »nonduale erwachte Be-
wusstsein«, im integralen Sprachgebrauch mit dem Advaita-Begriff Turi-
yatita bezeichnet, wörtlich »jenseits von Turiya«. Gemeint ist damit reine 
nonduale »Soheit« oder »Diesheit«, ein höchstes Bewusstsein der Einheit. 
Man spricht hier gern vom »Einen Geschmack«, von vollkommenem Eins-
sein oder eben von Nondualität. Die unmittelbare Erfahrung dieses nicht 
mehr steigerbaren Zustands wird mit Ausdrücken wie »Erleuchtung«, »Er-
wachen«, »Metamorphosis«, »Fana«, »Moksha«, »Satori«, »große Befreiung« 



36 1  Aufwachen – Eine Einführung

und »höchste Identität« umschrieben. Es ist ein Zustand, in dem ich wirklich 
eins mit allem bin, reines nonduales Einssein. »Nondual« bedeutet wörtlich 
»nicht zwei«, die Erfahrung des Einen Geschmacks, ein absolutes Bewusst-
sein, für dessen Existenz so unendlich viel spricht, dass es wirklich »unan-
fechtbar« ist.

Und wie gesagt, wir werden Übungen für die Realisierung dieses höchs-
ten Zustands machen und Sie werden sich selbst davon überzeugen kön-
nen, ob es ihn gibt und ob er wirklich so etwas wie die höchste Wahrheit 
repräsentiert. Beachten Sie bitte, was mit dieser Behauptung eigentlich ge-
sagt ist, dass wir zusammen Übungen zur Verwirklichung des höchsten Zu-
stands machen werden. Das bedeutet nämlich, dass viele der Wesensmerk-
male der genannten fünf Hauptstufen des Bewusstseins im Prinzip gleich 
jetzt erlebt werden können. Sie sind zwar zu einer aufsteigenden Reihe (von 
»grob« bis zum »Einen Geschmack«) angeordnet und erschließen sich im 
Rahmen einer Meditationspraxis im Allgemeinen über diese Stufen, doch 
da es sich tatsächlich um reale Stufen oder Stadien handelt, besitzen sie et-
was Allgemeingültiges – auch Säuglinge wachen (»grob«), träumen (»subtil«) 
und erleben traumlosen Tiefschlaf (»kausal«) – und sind somit auf so gut 
wie jeder Stufe des Aufwachsens erlebbar, was ja bedeutet, dass es gleich 
jetzt sein könnte. Kurz, lassen Sie sich diese Aufwachübungen auf keinen 
Fall entgehen!

Aber Sie brauchen sich diese Stufen und Stadien jetzt nicht einzuprägen. 
Alles, was Sie wissen müssen, besprechen wir später noch. Halten Sie aber 
schon mal fest, dass wir diese Hauptstufen in wechselnder Gestalt und An-
ordnung praktisch überall in den großen Traditionen als Stufen der Medi-
tation antreffen. Die Anzahl ist nicht überall die gleiche, aber bei näherem 
Hinschauen fallen einem die Ähnlichkeiten und Übereinstimmungen auf: 
die sieben inneren Wohnungen bei Teresa von Ávila, die acht Stufen des Be-
wusstseins im Yogachara, die Stufen der Kontemplation bei Johannes vom 
Kreuz, die zehn Sefirot der Kabbala, Patanjalis Zustandsstufen in seinem 
Yoga-Sutra, die zehn »Ochsenbilder« des Zen-Buddhismus, die fünf Haupt-



37Ewigkeit und Unendlichkeit

stufen der Sufis und schließlich die von Evelyn Underhill genannten fünf 
Hauptstufen der mystischen Entwicklung. Die Anzahl der Entwicklungs-
stufen, und zwar beim Aufwachen wie beim Aufwachsen, schwankt zwar 
von Modell zu Modell, aber wir erkennen überall das gleiche Grundmus-
ter von fünf Stadien: grob, subtil, kausal, Zeuge und der Eine Geschmack.

Alle diese Stufen, so heißt es, manifestieren sich auch im Normalbewusst-
sein. So gilt im hinduistischen Vedanta und im Vajrayana des tibetischen 
Buddhismus, dass die grobe Stufe im gewöhnlichen Wachbewusstsein auf-
tritt, der subtile Zustand im Traumbewusstsein, der kausale im traumlo-
sen Schlaf. Turiya, das durchgängige Zeugebewusstsein, ist im Alltagsgeist 
gegenwärtig und ihnen allen liegt das absolute Nonduale zugrunde. Damit 
haben wir hier alle natürlichen Hauptzustände des Bewusstseins vereinigt: 
Wachzustand, Traum, Tiefschlaf, Zeuge und der Eine Geschmack.

Diese Hauptzustände des Bewusstseins finden sich dann als die Stufen 
und Stadien der Meditation wieder, weil die Identität eines Menschen üb-
licherweise zunächst ganz vom ichlastigen Wachzustand beherrscht ist. 
Mit zunehmender Meditationserfahrung durchläuft man dann nach und 
nach alle Stufen und Stadien bis hin zum Erwachen des Bewusstseins der 
höchsten Einheit. Diesen ganzen Ablauf fasse ich unter dem Begriff »Auf-
wachen« zusammen.

Ewigkeit und Unendlichkeit

Wir werden wie gesagt insbesondere die beiden höchsten Zustände des 
Aufwachens betrachten, die Stufe des Zeugen und des Einen Geschmacks, 
und dazu Übungen machen (siehe Kapitel 16), mit denen Sie beide Zustände 
unmittelbar erfahren können. Im Moment möchte ich jedoch noch auf zwei 
Begriffe eingehen, die in so gut wie allen Religionen und spirituellen Sys-
temen irgendwann zur Sprache kommen, die aber von den meisten Men-
schen haarsträubend missverstanden werden: »Ewigkeit« und »Unendlich-



38 1  Aufwachen – Eine Einführung

keit«. Leider ist vom Aufwachen vor allem in religiösen Zusammenhängen 
die Rede, weil das Phänomen in den mythisch-religiösen Phasen der Be-
wusstseinsentwicklung erstmals sichtbar wurde. Sie werden den Begriffen 
»Unendlichkeit« und »Ewigkeit« deshalb immer wieder begegnen und ich 
möchte, dass Sie wissen, was hier darunter verstanden wird. »Ewigkeit« be-
zeichnet keine sehr, sehr lange Zeit und »Unendlichkeit« keinen sehr, sehr 
großen Raum. Genau das sind sie gerade nicht.

Fangen wir mit der Ewigkeit an. Für die meisten ist das eine endlose Zeit-
spanne, die immer und immer weitergeht und niemals endet. Aber wenn 
Ewigkeit wirklich so wäre, wie könnte man dann eine ewige spirituelle 
Wirklichkeit erfahren? Dafür müsste man dann ja endlos lange leben und 
nach allem, was wir wissen, ist damit nicht zu rechnen. Wenn also ein spiri-
tuelles Erwachen als Erfahrung einer ewigen Wirklichkeit beschrieben wird 
und »Ewigkeit« so viel wie »endlose Zeit« bedeutet, könnte es kein Erwachen 
geben. Hier stimmt also etwas ganz und gar nicht.

Zum Glück hat diese verzwickte Angelegenheit eine ganz einfache Lö-
sung. »Ewigkeit« bedeutet eben nicht »immerwährende Zeit«, sondern be-
zeichnet einen Punkt ohne Zeit. Zeitlosigkeit. Wenn Ewigkeit aber Zeitlosig-
keit ist, ein Punkt ohne zeitliche Ausdehnung, findet alle Ewigkeit bequem 
in jedem Augenblick Platz. Und wenn Ewigkeit Zeitlosigkeit ist, besteht 
kein Konflikt oder Widerspruch zwischen Ewigkeit und Zeit, sondern die 
zeitlose Ewigkeit findet in ihrer Gesamtheit Platz in jedem Moment der 
Zeit. Das bedeutet, dass Ewigkeit stets gegenwärtig ist. Da Ewigkeit zeitlos 
ist, ist sie zur Gänze an jedem Punkt der Zeit präsent. Eben jetzt ist Ihnen 
die Ewigkeit zu hundert Prozent zugänglich, nicht fünfundneunzig, nicht 
neunundneunzig Prozent, sondern alles, das Ganze – und eben jetzt. Viel-
fach ist hier vom »zeitlosen Jetzt« (beziehungsweise »Nun«) oder von »reiner 
Gegenwart« die Rede. Eben weil Ewigkeit in Wahrheit zeitlos ist, findet sie 
in ihrer Gesamtheit in jedem einzelnen Augenblick Platz, in jedem zeitlo-
sen Jetzt. Und das bedeutet, dass Sie genau jetzt Zugang zum ewigen Leben 
haben, zu seiner Gesamtheit.



39Ewigkeit und Unendlichkeit

Die Erfahrung von Ewigkeit bedeutet also wirklich nicht, dass Sie für 
immer und ewig leben müssen. Es bedeutet auch nicht, dass Sie irgend-
einen ein für alle Mal feststehenden Glauben an mythische Ereignisse an-
nehmen müssen, etwa dass Elia in einem feurigen Wagen zum Himmel 
aufstieg, Lots Frau zur Salzsäule erstarrte oder Sie nach dem Tod ein end-
loses Leben in einem himmlischen Jenseits führen werden. Ich möchte 
nicht, dass das Aufwachen mit derlei in Verbindung gebracht wird, und 
Sie sollen nicht die Sorge haben müssen, dass Ihnen hier so etwas blüht. 
Zum Zeugen für die nüchterne Realität der Ewigkeit möchte ich den nüch-
ternsten Philosophen des Abendlands anrufen, Ludwig Wittgenstein. In 
jungen Jahren war er so sachlich, kühl und klar, wie man nur sein kann, 
und in seinem Tractatus logico-philosophicus begründete er mehr oder weni-
ger als Einzelkämpfer den logischen Positivismus, der ebenfalls von schier 
unüberbietbarer nüchterner Klarheit ist. Im Tractatus gelingt ihm die per-
fekte Definition der Ewigkeit. Lesen Sie bitte sehr genau, das ganze Pro- 
blem ist hier wirklich gelöst: »Wenn man unter Ewigkeit nicht unendli-
che Zeitdauer, sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der ewig, der in 
der Gegenwart lebt.«5

So sehe ich das auch. Und es bedeutet, dass Sie eben jetzt Zugriff auf das 
ewige Leben haben – und zwar nur genau jetzt und zu keiner anderen Zeit 
(daher das »zeitlose Jetzt«). Bei einer echten Erfahrung des Aufwachens fal-
len Sie in das zeitlose Jetzt – und da stoßen Sie dann auch auf das ewige Le-
ben, Ihr ewiges Leben.

Was also hat es mit dem zeitlosen Jetzt auf sich? Wenn es im Grunde 
dasselbe ist wie eine stets präsente Ewigkeit, ist es dann wirklich eben jetzt 
zugänglich und greifbar? Ist es wirklich stets gegenwärtig, an jedem Punkt 
des Zeitstroms voll und ganz da? Eindeutig ja. In seinem herrlichen Buch 
Weisheit des ungesicherten Lebens erklärt Alan Watts sehr treffend und einleuch-
tend, weshalb das so ist. Ich habe seine Erklärung schon des Öfteren in die-
ser oder jener Form vorgestellt und das werde ich gleich noch einmal tun, 
weil sie so simpel und naheliegend ist.



40 1  Aufwachen – Eine Einführung

Die Schwierigkeit liegt darin, dass wir einerseits ganz klar in einem 
Strom der Zeit leben und dass es trotzdem in jedem Moment dieser zeitli-
chen Dauer angeblich etwas stets Gegenwärtiges namens »zeitloses Jetzt« 
gibt, das nicht schwer zu erreichen, sondern im Gegenteil nicht zu verfeh-
len ist. Wenn man auf dieses zeitlose Jetzt aufmerksam wird, trifft man ir-
gendwie auch auf die Ewigkeit. Und das wiederum bedeutet, dass man ein 
echtes Erwachen erfährt. Wenn also das zeitlose Jetzt stets präsent ist, dann 
muss auch das echte Aufwachen in jedem Augenblick voll verwirklicht sein. 
Und genauso ist es. Entsprechend heißt es auf praktisch allen Wegen der Be-
freiung, man könne den erleuchteten Geist nicht erreichen oder erlangen. 
So sagen die christlichen Mystiker, für die absolute Erlösung müsse nichts 
getan werden, durch die Gnade Gottes sei die Erlösung bereits geschehen. 
Im Zen heißt es, ebendieser alltägliche Geist sei schon das Tao; und das 
heißt ja, dass Ihr gewöhnliches Bewusstsein als solches längst der erleuch-
tete Geist ist. Die Prajnaparamita-Sutras, Kernbestand praktisch des gesamten 
Mahayana-Buddhismus, werden nicht müde zu sagen: »Könntest du erken-
nen, dass der erleuchtete Geist nicht zu erlangen ist, wärst du erleuchtet.« Er 
ist nicht zu erlangen, weil wir ihn bereits haben. Wir können die Erleuch-
tung so wenig erlangen wie unsere Nieren oder Füße. Es gibt da ein Para-
dox: Wir sind immer schon erleuchtet, müssen das aber noch erkennen.

Mit den Übungen, die ich Ihnen in einem späteren Kapitel vorstellen 
werde, können Sie Ihren stets gegebenen erwachten Geist unmittelbar er-
kennen. Das gilt auch für das zeitlose Jetzt, das in seiner Präsenz ebenfalls 
nur noch erkannt werden muss. Dies ist dann zugleich die Entdeckung der 
Ewigkeit und darin wird auch unmittelbar klar, weshalb die Ewigkeit stets 
ganz und gar in jedem Augenblick der Zeit präsent ist, auch in diesem jetzi-
gen Augenblick, sodass der ewig lebt, der in der Gegenwart lebt, wie Witt-
genstein sagt.

Sie leben bereits in der Gegenwart, im zeitlosen Jetzt, aber Sie erkennen 
das wahrscheinlich nicht. Und dem entspricht die Überzeugung, dass Zeit 
etwas Reales ist. Vielleicht leben wir nicht in der Gegenwart, weil wir Ver-


