Ken \Wllber Leseprobe

! Ken Wilber
Wege zum Selbst
Ostliche und westliche
Ansatze zu personlichem
Wachstum

"verstandlich, spannend, toll. Dieses Buch
hat mir neue Welten erdffnet. Wer an
Personlichkeitsentwicklung interessiert ist,
bekommt in diesem Buch einen Schlissel."
Amazon-Leserrezension

Bestellen Sie mit einem Klick fur 12,00 €

amazonde = -7 Thalia Hugendubelde

Das Lesen isi schon

Seiten: 320

Erscheinungstermin: 11. Februar 2008

Mehr Informationen zum Buch gibt es auf

www.penquin.de



http://www.penguin.de/
http://www.amazon.de/dp/3442218446/ref=nosim?tag=verlagsgruppe-21
https://clk.tradedoubler.com/click?p=249407&a=1975031&url=https://www.hugendubel.de/de/product?id=9783442218448
https://www.awin1.com/cread.php?awinmid=14158&awinaffid=549245&clickref=penguin.de-21&ued=https://www.thalia.de/shop/home/artikeldetails/ean9783442218448

KEN WILBER
Wege zum Selbst

GOLDMANN



Buch

Das Angebot an Psychotherapien und Entwicklungswegen westlicher und
ostlicher Herkunft ist verwirrend vielfiltig. Was ist wann »richtig« und
sinnvoll?

Dieses Buch bietet umfassende Orientierung. Es erklirt nicht nur die ein-
zelnen Verfahren, sondern erlaubt auch, sie in einem tibergeordneten Zu-
sammenhang, einem ganzheitlichen »Spektrum des Bewusstseins« zu ver-
stehen: So wird die Zuordnung bestimmter Therapien zur jeweils
entsprechenden Bewusstseinsebene méglich. Und es wird deutlich, dass
wir auf allen Wegen zum Selbst fortschreiten, indem wir Grenzen ab-
bauen: zwischen dem Ich und den Schattenaspekten der Seele, zwischen
Kérper, Seele und Geist, zwischen dem Gesamtorganismus und den trans-
personalen Bereichen — bis hin zum All-Einheits-Bewusstsein, der letzten
Ebene, auf der volle Integration erreicht ist.

Zu jeder Ebene sind spezielle Ubungen und weiterfithrende Literatur
angegeben. Ein bewihrter Wegweiser fiir alle Suchenden auf den persén-

lichen Wachstumspfaden.

Autor

Ken Wilber, geb. 1949, promovierter Biochemiker, gilt als einer der genia-
len, interdiszipliniren Denker unserer Zeit. Als Bestseller-Autor im Be-
reich der Bewusstseinsforschung und der Transpersonalen Psychologie hat
er maBgeblichen Einfluss auf die Entwicklung eines neuen spirituellen
Denkens und gibt immer neue Impulse zu einem erweiterten, visioniren

Denken und Handeln. Ken Wilber lebt in den USA.



Ken Wilber
Wege zum Selbst

Ostliche und westliche Ansiitze

zu personlichem Wachstum

Aus dem Englischen
von Gudrun Theusner-Stampa

GOLDMANN



Die amerikanische Originalausgabe erschien 1979
unter dem Titel »No Boundary« bei Shambala Publications, Inc.,
Boulder/Colorado, USA.
Die deutsche Erstausgabe erschien 1984 im Késel Verlag, Miinchen.

Der Verlag behiilt sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und
Data-Minings nach § 44b UrhG ausdriicklich vor.

Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Fiir Jack Crittenden —
den besten Schiiler, besten Lehrer, besten Freund

MIX
Papier | Férdert

F gute Waldnutzung
woiscos FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® Nootg67

13. Auflage
Vollstindige Taschenbuchausgabe Mirz 2008
Arkana, Miinchen
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Stralie 28, 81673 Miinchen
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de

(Vorstehende Angaben sind zugleich Pflichtinformationen nach GPSR.)

© 1984 der deutschsprachigen Ausgabe
Késel Verlag GmbH & Co., Miinchen

© 1979 by Ken Wilber

Umschlaggestaltung: Design Team Miinchen
Umschlagmotiv: Kim Glass
SB - Herstellung: CZ
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, PéBneck
Printed in Germany
ISBN: 978-3-442-21844-8

www.goldmann-verlag.de



Inhalt
Vorwort
7

1 Einleitung: Wer bin ich?
12

2 Die Hilfte
40

3 Ohne Grenzen
69

4 Bewusstsein frei von Grenzen

95

5 Der Augenblick ohne Grenze
124

6 Die Entwicklung von Grenzen

146



7 Die Persona-Ebene:
Beginn der Entdeckung
167

8 Die Kentaurenebene

203

9 Das Selbst in Transzendenz

237

10 Der hochste Zustand des Bewusstseins
271

Register
311



Vorwort

In diesem Buch wird untersucht, wie wir uns stindig uns
selber, anderen und der Welt entfremden, indem wir un-
ser gegenwirtiges Erleben in verschiedene Teile zerlegen,
die durch Grenzen getrennt sind. Wir spalten unser Ge-
wahrsein kiinstlich in Abteilungen auf: Subjekt/Objekt,
Leben/Tod, Leib/Seele, Inneres/AuBeres, Verstand/Ge-
fithl — eine Trennungsregelung, die zur Folge hat, dass
ein Erleben das andere einschneidend stért und das Leben
sich selbst bekidmpft. Das Ergebnis ist einfach Ungliick-
lichsein, auch wenn man ithm viele andere Namen
gibt. Das Leben wird zum Leiden, von Kdmpfen erfiillt.
Aber all diese Kiampfe, die wir erleben — unsere Konflikte,
Angste, Leiden und Verzweiflungen —, werden durch die
Grenzen verursacht, die wir in unserem Irrtum um unser
Erleben ziehen. Hier wird untersucht, wie wir diese
Grenzen schaffen und was wir gegen sie tun kénnen.

Es herrscht heute eine grofle Verunsicherung dariiber,
wohin man sich wenden soll, um Hilfe und Anleitung
zur Uberwindung der eigenen Konflikte und inneren
Kimpfe zu finden. Zunichst ist da einmal die ungeheure
Anzahl der verfiigbaren Ansitze aus Ost und West, von



Psychoanalyse bis Zen, von Gestalttherapie bis TM, vom
Existentialismus bis zum Hinduismus. AuBerdem schei-
nen viele dieser Denkrichtungen einander geradezu zu
widersprechen. Nicht nur sehen sie den Ursprung des
Leidens vollig verschieden; sie verordnen zu seiner Lin-
derung auch verschiedene Methoden. Oft stellt man fest,
dass man mit zwei verschiedenen Psychologen oder spiri-
tuellen Lehrern einer Meinung ist, nur um dann zu er-
kennen, dass sie untereinander vollig uneinig sind.

Ich habe versucht, aus dieser verwirrenden Vielfalt von
Anschauungen eine Synthese, eine Gesamtschau herzu-
stellen. Ich habe diese verschiedenen Zuginge zu Thera-
pie, Heilung und persénlicher Weiterentwicklung in
einem Rahmen zusammengefiihrt, den ich »das Spek-
trum des Bewusstseins« nenne. Dieses Vorgehen erlaubt
uns, das Wesentliche der drei Hauptrichtungen in der
abendlidndischen Psychologie und Psychotherapie anzu-
nehmen und zu integrieren: die orthodoxe, auf das Ich
bezogene Richtung (einschlieBlich des kognitiven Beha-
viorismus und der Freudschen Ich-Psychologie), die
humanistische Richtung (wie Bioenergetik und Gestalt-
therapie) und die transpersonale Richtung (wie Psycho-
synthese, die Jungsche Psychologie und die mystische
Traditionen im Allgemeinen). Soviel ich weil3, bietet kein
anderes Werk diese Art von Uberblick.

Dieses Buch soll zeigen, dass jede Grenze, die wir in
unserem Erleben errichten, zu einer Einschrinkung un-

seres Bewusstseins fiihrt — zu einer Zerstiickelung, einem



Konflikt, einem Kampf. In unserem Erleben gibt es viele
solcher Beschrinkungen und Grenzen, die zusammen ein
Spektrum des Bewusstseins bilden. Wir werden sehen,
wie sich verschiedene Therapieformen verschiedenen
Ebenen dieses Spektrums genihert haben. Jede Art der
Therapie versucht, eine bestimmte Grenze oder einen
bestimmten Knoten im Bewusstsein aufzulésen. Durch
den Vergleich verschiedener Arten von Therapie offen-
baren sich uns die verschiedenen Arten von Grenzen, die
im Gewahrsein entstehen. Wir fangen auch an zu erken-
nen, wie wir all diese Hindernisse beseitigen und tiber sie
hinauswachsen kénnen.

Dem allgemein interessierten Leser wird dieses Buch
also eine personliche Einfithrung in die Hauptmethoden
von Wachstum und Verwandlung liefern — von der auf
das Ich bezogenen zur humanistischen und zur transper-
sonalen Methode —, und es wird aufzeigen, wie diese An-
sitze miteinander zusammenhingen. Es bietet dem Leser
auch spezifische Ubungen an, damit er diese verschiede-
nen Ansitze an sich selber erfahren kann.

Dieses Buch ist weder ein Fachbuch noch ein gelehrtes
Buch. Es ist eine Einfiithrung, die sich notwendigerweise
auf Verallgemeinerungen stiitzt. Ich habe mir daher die
Freiheit genommen, einiges zu vereinfachen und zu ver-
dichten. Ich habe z.B. Imaginationsiibungen, die Ent-
spannungsreaktion, Rollenspiel, das Anhalten des Den-
kens, die Traumanalyse usw. nicht ausfihrlich erértert.
Auch bin ich nicht auf Strategien der Verhaltensinde-



rung eingegangen, denn fiir einfache Einfithrungskapitel
sind sie zu kompliziert. Wenn ich vom »hdchsten Bewusst-
seinszustand« spreche, verzichte ich auf die technisch
korrekteren Bezeichnungen wie »nicht-duales« Bewusst-
sein, »offenes« oder »unbehindertes« Bewusstsein und auf
»vereinendes« Bewusstsein und begniige mich stattdes-
sen zwanglos mit » Bewusstsein der All-Einheit« (unity
consciousness). Leser, die sich fiir eine eingehendere Dar-
stellung des Bewusstseinsspektrums interessieren, seien
auf meine anderen, stirker theoretischen Werke verwie-
sen (The Spectrum of Consciousness, Quest Books, 1993; Up
from Eden — The Atman Project, Shambhala, Boston 1999).

Besonders erwihnen méchte ich mehrere Autoren, deren
Werke ich stark herangezogen habe, um meine Thesen
zu verdeutlichen. Ich habe eigens Autoren ausgewihlt,
deren Werke schon wohlbekannt und leicht zuginglich
sind, da ich mir davon ingesamt eine Erleichterung mei-
ner Aufgabe versprach (die tiblichen Dementis gelten
auch hier). Besonderen Dank schulde ich: fiir das zweite
Kapitel dem Werk A Study in Consciousness von Dr. Annie
Besant, fur das dritte Kapitel Whiteheads Wissenschaft
und moderne Welt, beim vierten Kapitel Augustinus und
Meister Eckehart, aber vor allem den Werken Schdpferi-
sche Freiheit und Gedanken zum Leben von Krishnamurti
und Alan Watts’ Die Weisheit des ungesicherten Lebens
(der erste Teil des vierten Kapitels ist eine Bearbeitung
von Schopferische Freiheit und des funften Kapitels von

10



Die Weisheit ...), beim siebten Kapitel habe ich The
Adjusted American von den Putneys beniitzt, im achten die
Werke von Alexander Lowen; im neunten Kapitel bezie-
he ich mich auf Roberto Assagioli; im zehnten Kapitel
halte ich mich an Suzuki Roshis Zen-Geist, Anfinger-Geist
und an Bubba Free Johns The Knee of Listening. Jeder,
der mit diesen Autoren vertraut ist, wird sofort erken-
nen, wie viel ich thnen zu verdanken habe. Ich hoffe, dass
ich meinen Lesern durch die Heranziehung dieser leicht
zuginglichen Meister der verschiedenen Seelenschichten
das Erfassen der Gesamtnatur des Bewusstseinsspek-
trums erleichtert habe.

Lincoln, Nebraska,
im Friithjahr 1979 Ken Wilber

11



|
Einleitung:
Wer bin ich?

Plotzlich, ohne jedes Vorzeichen, zu jeder Zeit, an jedem

Ort, ohne erkennbaren Grund kann es geschehen.

Ganz plotzlich war ich von einer feuerfarbe-
nen Wolke umgeben. Einen Augenblick lang
dachte ich an Feuer, an ein Flammenmeer
irgendwo nahebei in jener groBen Stadt, im
nichsten wusste ich, dass das Feuer in mir war.
Unmittelbar darauf iberkam mich ein Getiihl
des Jubels, der unermesslichen Freude, beglei-
tet oder gefolgt von einer Erleuchtung des Ver-
standes, die ich unméglich beschreiben kann.
Unter anderem begriff ich nicht nur, sondern
ich sah, dass das Universum nicht aus toter
Materie besteht, sondern im Gegenteil eine
lebendige Gegenwart ist; mir wurde bewusst,
dass ewiges Leben in mir ist. Es war nicht die

Uberzeugung, dass mir ewiges Leben zuteil

12



werden wiirde, sondern das Bewusstsein, dass
ich in diesem Augenblick ewiges Leben hatte;
ich erkannte, dass alle Menschen unsterblich
sind; dass die kosmische Ordnung so ist, dass
ohne jeden Zweifel alle Dinge zum Besten von
allem und jedem zusammenwirken; dass das
Ursprungsprinzip der Welt, aller Welten, das
ist, was wir die Liebe nennen, und dass das
Gluck aller und jedes Einzelnen auf lange Sicht
eine absolute Gewissheit ist (Zit. aus R. M.
Bucke).

Was fiir eine wunderbare Erkenntnis! Es wiire gewiss ein
schwerer Fehler, wollten wir voreilig folgern, derartige
Erlebnisse seien Halluzinationen oder Folgen einer geis-
tigen Verwirrung, denn in dem, was sie schlieBlich offen-
baren, haben sie nichts mit der schmerzlichen Gequilt-

heit psychotischer Phantasiebilder gemein.

Der Staub der StraBle und die Steine waren
kostbar wie Gold, die Tore waren zunichst die
Enden der Welt. Die griinen Biume entziick-
ten und begeisterten mich, als ich sie zuerst
durch eines der Tore sah ... Jungen und Mid-
chen, die sich auf den Strallen tummelten und
spielten, waren dahintreibende Edelsteine. Ich
wusste nichts davon, dass sie geboren waren
oder sterben wiirden. Aber alle Dinge verharr-

13



ten ewig, wie sie waren, an ithrem richtigen Ort.
Ewigkeit offenbarte sich am hellen Tage ...
(Traherne)

William James, der bedeutendste amerikanische Psycho-
loge, hat wiederholt unterstrichen, dass »unser normales
Wachbewusstsein nur eine besondere Art des Bewusst-
seins ist, wihrend tberall ringsum, von ithm nur durch
feinste Schleier getrennt, potenzielle Formen des Be-
wusstseins liegen, die ganz anders sind.« Es ist, als sei
unser alltigliches Gewahrsein nur eine unbedeutende
Insel, umgeben von einem weiten Meer unvermuteten
und unerforschten Bewusstseins, dessen Wellen stindig
an die schiitzenden Klippen unseres Normalbewusstseins
schlagen, bis sie vielleicht einmal ganz unversehens
durchbrechen und unsere Bewusstseinsinsel mit der Er-
kenntnis eines riesigen, weitgehend unerforschten, aber
ungemein realen Bereichs einer neuen Bewusstseinswelt

tiberschwemmen.

Nun kam ein Moment der Verziickung, so in-
tensiv, dass das Universum stillstand, als sei es
verbliifft iber die unbeschreibliche Erhaben-
heit des Schauspiels. Nur einer im ganzen un-
endlichen Universum! Der All-Liebende, der
Vollkommene ... In demselben wunderbaren
Augenblick dessen, was man himmlische Selig-
keit nennen konnte, kam die Erleuchtung. Ich

14



sah in einem eindringlichen inneren Bild die
Atome oder Molekiile, aus denen sich das Uni-
versum anscheinend zusammensetzt — ich weil3
nicht, ob materiell oder spirituell —, wie sie sich
neu anordnen, wiithrend der Kosmos (in seinem
fortdauernden, immerwihrenden Leben) von
einer Ordnung in die andere tibergeht. Welche
Freude, als ich sah, dass in der Kette keine
Unterbrechung war — kein Glied wurde ausge-
lassen —, alles geschah an seinem Platz und zu
seiner Zeit. Welten, Systeme — alles vermischte
sich zu einem harmonischen Ganzen. (R. M.

Bucke)

Das Faszinierendste an solchen erschreckenden und er-
leuchtenden Erlebnissen — und der Aspekt, dem wir viel
Beachtung schenken werden — ist der Umstand, dass der
einzelne Mensch iiber jeden Schatten eines Zweifels
hinaus das Gefiihl bekommt, dass er im Grunde eins ist
mit dem ganzen Universum, mit allen Welten, seien sie
hoch oder niedrig, heilig oder profan. Sein Identititsgefiihl
erstreckt sich weit iiber die engen Grenzen seines Leibes
und seiner Seele hinaus und umfasst das ganze Weltall.
Eben aus diesem Grunde bezeichnete R. M. Bucke diesen
Zustand des Gewahrseins als »kosmisches Bewusstsein«.
Der Moslem nennt ithn die »Héchste Identitit«, die
hochste deshalb, weil sie eine Identitit mit dem All ist.
Wir werden sie gewdhnlich »Bewusstsein der All-Ein-

15



heit« nennen — eine liebevolle Umarmung des Univer-
sums insgesamt.

Die StraBen waren mein, der Tempel war
mein, ebenso Sonne, Mond und Sterne, und die
ganze Welt war mein, und ich war der Einzige,
der sie betrachtete und genoss. Ich kannte kei-
nen knauserigen Besitz, keine Grenzen noch
Trennungen; alle Besitztiimer und alles Abge-
trennte waren mein, alle Schiitze und ihre Be-
sitzer. So dass ich mit viel Getue korrumpiert
und veranlasst wurde, die schmutzigen Kunst-
fertigkeiten dieser Welt zu erlernen, die ich
nun wieder verlerne und gleichsam wieder zum
kleinen Kind werde, damit ich in das Reich
Gottes eingehen kann. (Traherne)

Dieses Erleben der hochsten Identitit ist so weit verbrei-
tet, dass es sich zusammen mit den Lehren, die es erkli-
ren wollen, die Bezeichnung »Philosophia perennis« ver-
dient hat. Es gibt viele Beweise dafiir, dass diese Art von
Erfahrung oder Erkenntnis im Zentrum jeder groBen
Religion steht —im Hinduismus, Buddhismus, Taoismus,
im Christentum, im Islam und im Judentum —, so dass
wir zu Recht von der »transzendierenden Einheit der
Religionen« und der Einmiitigkeit der urspriinglichen
Wahrheit sprechen kénnen.

Das Thema dieses Buches lautet: Diese Art des Ge-

16



wahrseins, dieses Bewusstsein der Einheit oder diese
hochste Identitit ist die Natur und der Zustand aller fiih-
lenden Wesen, aber wir schrinken unsere Welt immer
mehr ein und wenden uns von unserer wahren Natur ab,
um uns mit Grenzen zu umgeben. Unser urspriinglich
reines und einendes Bewusstsein funktioniert dann auf
mannigfaltigen Ebenen, mit verschiedenen Identititen
und verschiedenen Grenzen. Diese verschiedenen Ebenen
machen im Grunde die vielen Arten aus, wie wir auf die
Frage »Wer bin ich? « antworten kénnen und antworten.

»Wer bin ich?« Diese Frage hat wahrscheinlich die
Menschheit seit Anbeginn gequilt, und sie ist noch heute
eine der beunruhigendsten aller menschlichen Fragen.
Die angebotenen Antworten reichen vom Heiligen bis
zum Profanen, vom Komplexen bis zum Einfachen, vom
Wissenschaftlichen bis zum Romantischen, vom Politi-
schen bis zum Individuellen. Aber anstatt die Menge von
Antworten auf diese Frage zu untersuchen, wollen wir
uns einen sehr spezifischen und grundlegenden Prozess
ansehen, der abliuft, wenn ein Mensch die Frage »Wer
bin ich?, Was ist mein wahres Selbst?, Was ist meine fun-
damentale Identitiit? « stellt und beantwortet.

Wenn jemand fragt, »Wer bist du?«, und wenn Sie
darangehen, eine verniinftige, ehrliche oder mehr oder
weniger ausfiihrliche Antwort zu geben — was tun Sie
dann wirklich? Was geht in Threm Kopf vor sich, wih-
rend Sie dies tun? In gewissem Sinne beschreiben Sie Thr
Selbst, wie Sie es kennen gelernt haben, wobei Sie in Thre

17



Schilderung die meisten einschligigen Fakten einbezie-
hen, gute und schlechte, wertvolle und wertlose, wissen-
schaftliche und poetische, philosophische und religiose,
die Sie als etwas begreifen, das fiir Ihre Identitit grund-
legend ist. Sie kénnten zum Beispiel denken: »Ich bin ein
einzigartiger Mensch, ein mit einem gewissen Potenzial
begabtes Wesen; ich bin giitig, aber manchmal grausam,
liebevoll, aber manchmal feindselig, ich bin Vater und
Rechtsanwalt, ich gehe gern fischen und spiele gern Bas-
ketball ...« Und so kénnte Thre Liste von Gefiihlen und
Gedanken weitergehen.

Aber dem ganzen Vorgang der Darstellung einer Iden-
titit liegt noch ein tieferer Prozess zugrunde. Wenn Sie
auf die Frage »Wer bist du? « antworten, geschieht etwas
ganz Einfaches. Wenn Sie Thr »Selbst« beschreiben oder
erkliren oder auch nur innerlich spiiren, ziehen Sie in
Wirklichkeit, ob Sie es wollen oder nicht, im Geist eine
Linie oder Grenze iiber das ganze Feld Ihres Erlebens,
und alles, was innerhalb dieser Grenze liegt, nennen Sie
oder empfinden Sie als Thr »Selbst«, wihrend Sie alles
auferhalb dieser Grenze als »Nicht-Selbst« empfinden.
Die Identitit Thres Selbst ist, anders ausgedriickt, vollig
davon abhingig, wo Sie diese Grenzlinie zichen.

Sie sind ein Mensch und kein Stuhl, und Sie wissen das,
weil Sie bewusst oder unbewusst zwischen Menschen und
Stiihlen eine Grenze ziehen und Thre Identitit mit Erste-
ren erkennen konnen. Sie sind vielleicht ein sehr grof3 ge-
wachsener Mensch und kein kleiner; daher ziehen Sie im

18



Geist eine Grenze zwischen grof3 und klein und bezeich-
nen sich daher als »groB3«. Sie bekommen das Geftihl,
»Ich bin dies, und nicht das«, indem Sie zwischen »dies«
und »das« eine Grenze ziehen und dann Ihre Identitit
mit »diesem« und Thre Nicht-Identitit mit »jenem« er-
kennen.

Wenn Sie also sagen: »mein Selbst«, ziehen Sie eine
Grenze zwischen dem, was Sie sind, und dem, was Sie
nicht sind. Wenn Sie auf die Frage »Wer bist du?« ant-
worten, beschreiben Sie einfach das, was innerhalb dieser
Grenzlinie liegt. Die so genannte Identititskrise tritt ein,
wenn Sie nicht entscheiden kénnen, wie oder wo die
Linie zu ziehen ist. Kurzum, »Wer bist du? « bedeutet
»Wo ziehst du die Grenze? «

Alle Antworten auf die Frage »Wer bin ich?« leiten
sich genau von diesem Grundvorgang her, dass man zwi-
schen »Selbst« und »Nicht-Selbst« eine Grenze zieht.
Wenn erst einmal die allgemeinen Grenzlinien festgelegt
sind, kénnen die Antworten auf jene Frage sehr komplex
werden — wissenschaftlich, theologisch, 6konomisch —,
oder sie konnen auch héchst einfach und ungegliedert
sein. Aber jede mégliche Antwort hingt davon ab, dass
man zunichst die Grenze zieht.

Das Interessanteste an dieser Grenzlinie ist, dass sie
sich verschieben kann und dies auch hiufig tut. Man
kann sie neu ziechen. Der Mensch kann gewissermalen
seine Seele neu erforschen und Gebiete in ihr finden, die
er niemals fiir moglich, erreichbar oder sogar wiinschens-

19



wert gehalten hitte. Wie wir gesehen haben, geschieht
die radikalste Neu-Erforschung oder Verschiebung der
Grenzen beim Erleben der héchsten Identitit, denn hier
erweitert der Mensch die Grenzen der Identitiit seines
Selbst so, dass sie das ganze Universum umfassen. Wir
konnten sogar sagen, er verliert die Grenzlinie ganz und
gar, denn wenn er mit dem »harmonischen Ganzen«
identifiziert ist, gibt es kein AuBlen oder Innen mehr, also
auch keinen Ort, wo man eine Grenze zichen kénnte. In
diesem Buch werden wir immer wieder auf das Bewusst-
sein ohne Grenzen, das als hochste Identitit bekannt ist,
zuriickkommen und es untersuchen. Aber hier scheint es
mir der Miithe wert, einige der anderen, vertrauteren
Methoden zu untersuchen, wie man die Grenzen der
Seele definieren kann. Es gibt so viele Arten von Grenzen
wie Individuen, die sie ziehen, aber sie alle lassen sich in
eine Handvoll leicht erkennbarer Klassen einordnen.
Die am weitesten verbreitete Grenzlinie, die Menschen
ziehen oder als giiltig anerkennen, ist die Grenze der
Haut, die den gesamten Organismus umhiillt. Dies
scheint eine allgemein anerkannte Grenzlinie zwischen
Selbst und Nicht-Selbst zu sein. Alles innerhalb dieser
Hautgrenze ist in gewisser Hinsicht »ich«, wihrend alles
auBerhalb dieser Grenze »nicht ich« ist. Etwas auBerhalb
der Hautgrenze mag »mein« sein, aber es ist nicht »ich«.
Zum Beispiel erkenne ich »mein« Auto, »meine« Arbeit,
»mein« Haus, »meine« Familie, aber sie sind eindeutig

nicht unmittelbar »ich« — auf dieselbe Weise, wie alles,

20



was in meiner Haut steckt, »ich« bin. Die Hautgrenze ist
also eine der am grundsitzlichsten anerkannten Grenzen
zwischen Selbst und Nicht-Selbst.

Wir kénnten denken, diese Hautgrenze sei so offen-
sichtlich, so real und so allgemein verbreitet, dass es in
Wirklichkeit fiir einen Menschen gar keine anderen
moglichen Grenzen geben koénnte, ausgenommen viel-
leicht das seltene Auftreten des Bewusstseins der All-Ein-
heit einerseits oder das Bewusstsein des hoffnungslosen
Psychotikers andererseits. Aber es gibt tatsichlich einen
weiteren, dulerst verbreiteten, nachweisbaren Typus der
Grenzlinie, die sehr viele Menschen ziehen. Die meisten
Menschen erkennen und akzeptieren zwar die Haut als
Grenze zwischen Selbst und Nicht-Selbst als selbstver-
stindlich, aber sie ziehen noch eine weitere Grenze, die
fiir sie auch noch bedeutsamer ist, innerhalb des Gesamt-
organismus.

Wenn Thnen eine Grenzlinie innerhalb des Organismus
seltsam vorkommt, dann lassen Sie mich fragen: »Haben
Sie das Gefiihl, ein Kérper zu sein, oder haben Sie das Ge-
fihl, einen Koérper zu haben?« Die meisten Menschen
glauben, sie Adtten einen Korper, als ob sie thn besidBen
oder sein Eigentiimer wiren, ganz dhnlich wie bei einem
Auto, einem Haus oder irgendeinem anderen Gegen-
stand. Unter diesen Umstinden scheint der Kérper mehr
»mein« als »ich« zu sein, und was »mein« ist, liegt der
Definition gemiB aufSerhalb der Grenze zwischen Selbst
und Nicht-Selbst. Der Mensch identifiziert sich tiefer und

21



enger mit nur einer Facette seines Gesamtorganismus,
und diese Facette, die er als sein wahres Selbst empfindet,
wird unterschiedlich als das Geistig-Seelische, die Psyche,
das Ich oder die Personlichkeit bezeichnet.

Biologisch gibt es nicht die geringste Grundlage fiir
diese Trennung oder radikale Spaltung zwischen Seele
und Leib, Psyche und Soma, Ich und Fleisch, aber
psychologisch ist sie verbreitet wie eine Seuche. Tatsich-
lich ist die Leib-Seele-Spaltung und der mit ihr einher-
gehende Dualismus ein grundlegendes Merkmal der
westlichen Kultur. Beachten Sie bitte, dass ich selbst hier
das Wort »Psychologie« fiir die Untersuchung des Ge-
samtverhaltens des Menschen beniitzen muss. Das Wort
selbst spiegelt das Vorurteil wider, der Mensch sei im
Grunde eine Geistseele und nicht ein Leib. Sogar der hei-
lige Franziskus nannte seinen Korper den »armen Bru-
der Esel«, und die meisten Menschen meinen wirklich,
dass wir nur gewissermafen auf unserem Kérper herum-
reiten wie auf einem Esel.

Diese Grenzlinie zwischen Leib und Seele ist gewiss
seltsam, und sie ist keineswegs von Geburt an vorhanden.
Aber wenn der Mensch an Jahren zunimmt und beginnt,
seine Grenze zwischen Selbst und Nicht-Selbst zu ziehen
und auszubauen, blickt er mit gemischten Gefiihlen auf
den Korper. Soll er ihn nun unmittelbar in die Grenzen
seines Selbst mit hineinnehmen, oder soll er ihn als frem-
des Gebietansehen? Wo soll er die Grenze ziehen? Einer-
seits 1st der Korper ein Leben lang die Quelle von viel

22



Lust, von den Ekstasen erotischer Liebe bis hin zu den
Feinheiten kostlicher Speisen und zur Sanftheit von Son-
nenuntergingen, die man mit den leiblichen Sinnen in
sich aufnimmt. Aber andererseits beherbergt der Korper
das Gespenst lahmender Schmerzen, entkriftender Krank-
heiten und die Folter des Krebses. Fiir das Kind ist der
Korper die einzige Quelle der Lust, und dennoch ist er
auch die erste Ursache von Schmerz und von Konflikten
mit den Eltern. AuBerdem scheint der Kérper Abfall-
produkte herzustellen, die aus fiir das Kind véllig unver-
stindlichen Griinden den Eltern ein stindiger Anlass zu
Besorgnis und Angst sind. Was fiir ein unglaubliches Ge-
tue machen sie ums Bettnissen, um das »grofe Geschift«,
ums Naseputzen! Und all das hingt mit dem Kérper zu-
sammen. Es wird schwierig sein, zu entscheiden, wo man
hier die Grenze ziehen soll.

Wenn aber der Mensch reifer geworden ist, hat er im
Allgemeinen dem armen Bruder Esel den Abschiedskuss
gegeben. Wenn die Grenze zwischen Selbst und Nicht-
Selbst endgiiltig festgelegt wird, ist der Bruder Esel ein-
deutig auf der anderen Seite des Zauns. Der Korper wird
zum fremden Gebiet, fast (aber niemals ganz) so fremd
wie die AuBenwelt selbst. Die Grenze wird zwischen
Geistseele und Leib gezogen, und der Mensch identifi-
ziert sich aufrichtig mit der Ersteren. Er bekommt sogar
das Getiihl, er lebe in seinem Kopf, als sei er ein kleiner
Mensch in seinem Schidel, der dem Kérper Anweisungen
und Befehle gibt, denen dieser gehorcht oder auch nicht.

23



Kurzum, was der Mensch als seine Eigenidentitit
empfindet, umfasst nicht direkt den Gesamtorganismus,
sondern nur eine Facette dieses Organismus, nimlich sein
Ich. Das heift, er identifiziert sich mit einem mehr oder
weniger zutreffenden geistigen Selbstbild zusammen mit
den Verstandes- und Gefiihlsprozessen, die mit diesem
Selbstbild einhergehen. Da er sich nicht konkret mit dem
Gesamtorganismus identifizieren will, lidsst er hochstens
ein Bild oder eine Vorstellung vom Gesamtorganismus
zu. Er fihlt sich also als ein »Ich«, und sein Kérper bau-
melt einfach unter ihm mit. Wir sehen hier also einen
weiteren Haupttypus der Grenzziehung, die die Identitit
des Menschen so darstellt, dass sie vor allem mit dem Ich,
dem Selbstbild, iibereinstimmt.

Wie wir sahen, kann diese Grenzlinie zwischen Selbst
und Nicht-Selbst ziemlich flexibel sein. Es wird uns also
nicht iiberraschen, wenn wir feststellen, dass selbst inner-
halb des Ichs oder des Geistig-Seelischen — ich verwende
diese Ausdriicke vorldufig sehr ungenau — eine weitere
Art von Grenzlinie gezogen werden kann. Aus verschie-
denen Griinden, von denen wir einige spiter besprechen
wollen, kann sich der Mensch sogar weigern zuzugeben,
dass einige der Facetten seiner eigenen Psyche zu ihm
gehiren. In der Fachsprache der Psychologen heif3t dies, er
iibertrigt sie, verdringt sie, spaltet sie ab oder projiziert
sie. Das Wesentliche ist, dass er seine Grenze zwischen
Selbst und Nicht-Selbst so einengt, dass sie nur bestimm-
te Anteile seiner Ich-Tendenzen umfasst. Dieses einge-

24



schrinkte Selbstbild wollen wir als »Persona« bezeich-
nen, und seine Bedeutung wird im Folgenden klarer wer-
den. Wenn sich aber der Mensch nur mit Facetten seiner
Psyche (mit der Persona) identifiziert, empfindet er die
tibrigen Anteile tatsichlich als »Nicht-Selbst«, als frem-
des Gebiet, als feindlich, unheimlich. Er macht sich ein
neues Bild von seiner Seele, um die unerwiinschten
Aspekte seiner selbst (wir nennen sie den »Schatten«) zu
leugnen und um zu versuchen, sie aus dem Bewusstsein
auszuschlieBen. In gréBerem oder geringerem Maf} wird
der Mensch »von Sinnen«, verriickt. Dies ist ganz offen-
kundig ein weiterer wichtiger und allgemeiner Typus von
Grenzzichung.

Wir versuchen an dieser Stelle nicht zu entscheiden,
welche dieser Arten von Selbstbildern »richtig«, »kor-
rekt« oder »wahr« sind. Wir stellen einfach unparteiisch
fest, dass es tatsichlich mehrere Hauptarten von Grenz-
linien zwischen Selbst und Nicht-Selbst gibt. Und da wir
dieses Thema nicht wertend angehen, kénnen wir einen
weiteren Typus der Grenzlinie zumindest erwihnen, dem
man heute viel Beachtung schenkt, nimlich die Grenze,
die zu den so genannten transpersonalen Phinomenen
gehort.

»Transpersonal« bedeutet, dass im Individuum irgend-
eine Art von Prozess abliuft, der gewissermallen zber
das Individuum Ainausgeht. Der einfachste Fall davon ist
die auBersinnliche Wahrnehmung (ASW). Parapsycholo-
gen erkennen mehrere Formen von ASW an: Telepathie,

25



Hellsehen, Vorauswissen, Vergangenheitsschau. Wir
konnten noch hinzunehmen: Erlebnisse auBBerhalb des
eigenen Korpers, Erleben eines transpersonalen Selbst
oder Zeugen, Gipfelerlebnisse usw. All diese Ereignisse
haben eine Erweiterung der Grenze zwischen Selbst und
Nicht-Selbst gemeinsam, die tiber die Hautgrenze des
Organismus hinausgeht. Die transpersonalen Erfahrun-
gen haben zwar einige Ahnlichkeit mit dem Bewusstsein
der All-Einheit, aber man sollte sie nicht miteinander ver-
wechseln. Im Bewusstsein der All-Einheit ist der Mensch
identisch mit dem All, mit absolut allem. Bei transperso-
nalen Erlebnissen erstreckt sich die Identitit des Betref-
fenden nicht voll bis zum Ganzen, aber sie dehnt sich aus
oder erweitert sich zumindest tiber die Hautgrenze des
Organismus hinaus. Er ist nicht mit dem All identifiziert,
aber seine Identitit ist auch nicht allein auf den Organis-
mus beschrinkt. Was immer man von transpersonalen
Erlebnissen halten mag (wir werden im weiteren Verlauf
viele von ithnen ausfiihrlich besprechen), die Beweise da-
tir, dass zumindest einige Arten von ihnen tatsichlich
stattfinden, sind iberwiltigend. Wir kénnen also ohne
Risiko folgern, dass dieses Phinomen wieder eine weitere
Art von Selbstgrenzen darstellt.

Der springende Punkt dieser Besprechung von Gren-
zen zwischen Selbst und Nicht-Selbst ist, dass einem
Individuum nicht nur eine Identititsebene zur Verfiigung
steht, sondern viele. Diese Identititsebenen sind keine
theoretischen Postulate, sondern Realititen, die man

26



beobachten kann — Sie kénnen sie in sich und fiir sich
selbst nachpriifen. Was diese verschiedenen Ebenen an-
geht, so ist es fast, als sei dieses vertraute, jedoch letzten
Endes geheimnisvolle Phinomen, das wir Bewusstsein
nennen, ein Spektrum, etwas wie ein Regenbogen, das
sich aus zahlreichen Streifen oder Stufen der Selbst-Iden-
titit zusammensetzt. Beachten Sie, dass wir fiinf Klassen
oder Ebenen der Identitit kurz umrissen haben. Es gibt
auf diesen fiinf Hauptebenen sicherlich Unterschiede,
und man kann die Stufen selbst stark unterteilen, aber
diese fiinf Ebenen scheinen fundamentale Aspekte des
menschlichen Bewusstseins zu sein.

Nehmen wir diese hauptsichlichen Identititsebenen
und bringen wir sie in eine gewisse Ordnung. Diese
einem Spektrum dhnliche Anordnung ist auf Abbildung 1
dargestellt; sie zeigt die Grenzlinie zwischen Selbst und
Nicht-Selbst und die besprochenen Hauptidentititsebe-
nen. Jede der verschiedenen Ebenen ergibt sich daraus,
wo die Menschen diese Grenze ziechen kénnen und tat-
siachlich ziehen. Beachten Sie, dass die Grenzlinie sich ge-
gen den unteren Rand des Spektrums hin in dem Bereich,
den wir transpersonal nennen, auflést (Abb. 1) und dass
sie auf der Stufe des Bewusstseins der All-Einheit vollig
verschwindet, denn auf dieser hochsten Ebene werden
Selbst und Nicht-Selbst »ein harmonisches Ganzes«.

Es ist deutlich erkennbar, dass jede der aufeinanderfol-
genden Ebenen des Spektrums eine Art der Einengung
oder Einschrinkung dessen darstellt, was der Einzelne als

27



(152fiuvus-ryoru pun 1safiuvws) wnstoniu) LITHNIA ¥Ad NIFS.LSSAMAL
|

s NHATHALS HTVNOSAHAISNV L

\
Y

SANSINVOIOLNVYSHO

Zamuip) (» ANDIUSY] <« 4IPO) SHUISIUDTOIUIDSIL)

ANHIH-HOI

ANHIAVNOSIHd

u211Yy9§ DUOSII]

[ 99V

SULISISSNMIE SIP Win1yads socy



NHAIHALS
HATVNOSdHd
“SNV.L

99V

(y2172208 5pv) winstoniun)

1
LIHFHNIH 34 NIASLSSNMAL N

v SHoiSosg ‘mopsopy
& asayrufsoyofsq

\ sSunf( a130j0yo>hsg ayssuljpuy

SANSINVOAOLNVYSHO

SNUSTUDZI0IULDSIT)

42d49>]

HANHAH-HOI

uanvY>g vuosIg

ANHIHVNOSIAd

swinagyads sop uouaqgsy atp pun usndvisy |

wnguapn| soyo514210s7]

WNUIISLIYT) SIYISLIIIOST]

WVS] A2YISLII0ST]

snwsion],

snuwistyppng-vuvkvilv) pun vuvloyopy
SRUWSINPUIL]-DIUDP3,)|

a150j0yosg ayosusiuvwungy
a1dviayrosoy
ashypuvsurasocy
ardvuayrvisor)

s42503] yovu andoioy ]
ashjpuy ayosuaSiousorg

aSojoysfsdyoy
a1dvaayisipinvay]
askypuvsuorzyvsuviy,
puvIpoyshsg
ashypuvoysfsq

audviay | apuszimis
Sungpaog ayovfursy



sein »Selbst« empfindet, als seine wahre Identitit, seine
Antwort auf die Frage »Wer bist du? «. An der Basis des
Spektrums fiihlt der Mensch, dass er mit dem Universum
eins ist, dass sein wirkliches Selbst nicht nur sein Orga-
nismus ist, sondern die ganze Schépfung. Auf der nichs-
ten Stufe des Spektrums (wenn man von unten nach oben
geht) hat der Mensch das Gefiihl, nicht mit dem All eins
zu sein, sondern nur mit seinem gesamten Organismus.
Sein Identititsgefiihl hat sich verschoben und vom Uni-
versum als Ganzem auf eine Facette des Universums ver-
engt, nimlich auf seinen eigenen Organismus. Auf der
nichsten Stufe verengt sich seine Selbst-Identitit noch
einmal, denn nun identifiziert er sich hauptsichlich mit
seiner Geistseele oder seinem Ich, das nur eine Facette sei-
nes Gesamtorganismus ist. Und auf der letzten Stufe des
Spektrums kann er seine Identitit sogar auf Facetten sei-
ner Psyche verengen, indem er den Schatten oder uner-
wiinschte Aspekte seiner selbst {ibertrigt oder verdringt.
Er identifiziert sich nur mit einem Teil seiner Psyche,
einem Teil, den wir als »Persona« bezeichnen.

Vom Universum also zu einer Facette des Universumes,
»der Organismus« genannt; vom Organismus zu einer
Facette des Organismus, genannt »das Ich«; vom Ich zu
einer Facette des Ichs, genannt »Persona« — so also sind
einige der Hauptstreifen des Bewusstseinsspektrums. Auf
jeder der aufeinanderfolgenden Ebenen des Spektrums
scheinen immer mehr Aspekte des Universums aufSerhalb
des »Selbst« eines Menschen zu liegen. So erscheint auf

30



der Ebene des Gesamtorganismus die Umwelt als etwas,
das auBerhalb der Selbstgrenze liegt und fremd, dufBer-
lich, Nicht-Selbst ist. Aber auf der Persona-Ebene er-
scheinen die Umwelt des Einzelnen und sein Kérper und
Aspekte seiner eigenen Psyche als etwas AuBeres, als
fremd, als Nicht-Selbst. Die verschiedenen Ebenen des
Spektrums stellen nicht nur Unterschiede der Selbst-
Identitit dar, so wichtig das auch ist, sondern auch Un-
terschiede in jenen Eigenschaften, die direkt oder indi-
rekt mit der Selbst-Identitit verbunden sind. Man denke
z.B. an das verbreitete Problem des »inneren Konflikts«
im eigenen Selbst. Da es verschiedene Stufen des Selbst
gibt, gibt es natiirlich auch verschiedene Ebenen des
inneren Konflikts. Der Grund ist, dass die Grenzlinie des
Selbst eines Menschen auf jeder Stufe des Spektrums in
anderer Weise gezogen wird. Aber eine Grenzlinie ist,
wie Thnen jeder Militirfachmann sagen wird, auch eine
potenzielle Gefechtslinie, denn eine Grenze bezeichnet das
Territorium zweier gegnerischer und potenziell einander
bekimpfender Lager. So findet z.B. ein Mensch auf der
Stufe des Gesamtorganismus den potenziellen Feind in
seiner Umwelt — denn sie erscheint ihm fremd, duBerlich
und daher bedrohlich fiir sein Leben und Wohlbefinden.
Aber ein Mensch auf der Ich-Ebene findet, nicht nur
seine Umwelt, sondern auch sein Korper sei fremdes
Gebiet, dasselbe fremde Gebiet, und daher ist das Wesen
seiner Konflikte und Verwirrungen spektakuldr anders.
Er hat die Grenzlinie seines Selbst verschoben, daher

31






