
   

Leseprobe

Ken Wilber
Wege zum Selbst
Östliche und westliche 
Ansätze zu persönlichem 
Wachstum

"verständlich, spannend, toll. Dieses Buch 
hat mir neue Welten eröffnet. Wer an 
Persönlichkeitsentwicklung interessiert ist, 
bekommt in diesem Buch einen Schlüssel."    
Amazon-Leserrezension

Bestellen Sie mit einem Klick für 12,00 €  

     

Seiten: 320

Erscheinungstermin: 11. Februar 2008

Mehr Informationen zum Buch gibt es auf

www.penguin.de

http://www.penguin.de/
http://www.amazon.de/dp/3442218446/ref=nosim?tag=verlagsgruppe-21
https://clk.tradedoubler.com/click?p=249407&a=1975031&url=https://www.hugendubel.de/de/product?id=9783442218448
https://www.awin1.com/cread.php?awinmid=14158&awinaffid=549245&clickref=penguin.de-21&ued=https://www.thalia.de/shop/home/artikeldetails/ean9783442218448


KEN WILBER

Wege zum Selbst



Buch

Das Angebot an Psychotherapien und Entwicklungswegen westlicher und
östlicher Herkunft ist verwirrend vielfältig. Was ist wann »richtig« und

sinnvoll?
Dieses Buch bietet umfassende Orientierung. Es erklärt nicht nur die ein-
zelnen Verfahren, sondern erlaubt auch, sie in einem übergeordneten Zu-
sammenhang, einem ganzheitlichen »Spektrum des Bewusstseins« zu ver-
stehen: So wird die Zuordnung bestimmter Therapien zur jeweils
entsprechenden Bewusstseinsebene möglich. Und es wird deutlich, dass
wir auf allen Wegen zum Selbst fortschreiten, indem wir Grenzen ab-
bauen: zwischen dem Ich und den Schattenaspekten der Seele, zwischen
Körper, Seele und Geist, zwischen dem Gesamtorganismus und den trans-
personalen Bereichen – bis hin zum All-Einheits-Bewusstsein, der letzten

Ebene, auf der volle Integration erreicht ist.
Zu jeder Ebene sind spezielle Übungen und weiterführende Literatur
angegeben. Ein bewährter Wegweiser für alle Suchenden auf den persön-

lichen Wachstumspfaden.

Autor

Ken Wilber, geb. 1949, promovierter Biochemiker, gilt als einer der genia-
len, interdisziplinären Denker unserer Zeit. Als Bestseller-Autor im Be-
reich der Bewusstseinsforschung und der Transpersonalen Psychologie hat
er maßgeblichen Einfluss auf die Entwicklung eines neuen spirituellen
Denkens und gibt immer neue Impulse zu einem erweiterten, visionären

Denken und Handeln. Ken Wilber lebt in den USA.



Ken Wilber

Wege zum Selbst

Östliche und westliche Ansätze
zu persönlichem Wachstum

Aus dem Englischen
von Gudrun Theusner-Stampa



Die amerikanische Originalausgabe erschien 1979
unter dem Titel »No Boundary« bei Shambala Publications, Inc.,

Boulder/Colorado, USA.
Die deutsche Erstausgabe erschien 1984 im Kösel Verlag, München.

Für Jack Crittenden –
den besten Schüler, besten Lehrer, besten Freund

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1 . Auflage
Vollständige Taschenbuchausgabe März 2008

Arkana, München
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,

28, 81673 München

© 1984 der deutschsprachigen Ausgabe
Kösel Verlag GmbH & Co., München

© 1979 by Ken Wilber
Umschlaggestaltung: Design Team München

Umschlagmotiv: Kim Glass
SB · Herstellung: CZ

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

ISBN: 978-3-442-21844-8

www.goldmann-verlag de.

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und

Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor. 
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Neumarkter Straße

3

produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich  Pflichtinformationen nach GPSR ).



Inhalt

Vorwort
7

1 Einleitung: Wer bin ich?
12

2 Die Hälfte
40

3 Ohne Grenzen
69

4 Bewusstsein frei von Grenzen
95

5 Der Augenblick ohne Grenze
124

6 Die Entwicklung von Grenzen
146



7 Die Persona-Ebene:
Beginn der Entdeckung

167

8 Die Kentaurenebene
203

9 Das Selbst in Transzendenz
237

10 Der höchste Zustand des Bewusstseins
271

Register
311



Vorwort

In diesem Buch wird untersucht, wie wir uns ständig uns
selber, anderen und der Welt entfremden, indem wir un-
ser gegenwärtiges Erleben in verschiedene Teile zerlegen,
die durch Grenzen getrennt sind. Wir spalten unser Ge-
wahrsein künstlich in Abteilungen auf: Subjekt/Objekt,
Leben/Tod, Leib/Seele, Inneres/Äußeres, Verstand/Ge-
fühl – eine Trennungsregelung, die zur Folge hat, dass
ein Erleben das andere einschneidend stört und das Leben
sich selbst bekämpft. Das Ergebnis ist einfach Unglück-
lichsein, auch wenn man ihm viele andere Namen
gibt. Das Leben wird zum Leiden, von Kämpfen erfüllt.
Aber all diese Kämpfe, die wir erleben – unsere Konflikte,
Ängste, Leiden und Verzweiflungen –, werden durch die
Grenzen verursacht, die wir in unserem Irrtum um unser
Erleben ziehen. Hier wird untersucht, wie wir diese
Grenzen schaffen und was wir gegen sie tun können.

Es herrscht heute eine große Verunsicherung darüber,
wohin man sich wenden soll, um Hilfe und Anleitung
zur Überwindung der eigenen Konflikte und inneren
Kämpfe zu finden. Zunächst ist da einmal die ungeheure
Anzahl der verfügbaren Ansätze aus Ost und West, von

7



Psychoanalyse bis Zen, von Gestalttherapie bis TM, vom
Existentialismus bis zum Hinduismus. Außerdem schei-
nen viele dieser Denkrichtungen einander geradezu zu
widersprechen. Nicht nur sehen sie den Ursprung des
Leidens völlig verschieden; sie verordnen zu seiner Lin-
derung auch verschiedene Methoden. Oft stellt man fest,
dass man mit zwei verschiedenen Psychologen oder spiri-
tuellen Lehrern einer Meinung ist, nur um dann zu er-
kennen, dass sie untereinander völlig uneinig sind.

Ich habe versucht, aus dieser verwirrenden Vielfalt von
Anschauungen eine Synthese, eine Gesamtschau herzu-
stellen. Ich habe diese verschiedenen Zugänge zu Thera-
pie, Heilung und persönlicher Weiterentwicklung in
einem Rahmen zusammengeführt, den ich »das Spek-
trum des Bewusstseins« nenne. Dieses Vorgehen erlaubt
uns, das Wesentliche der drei Hauptrichtungen in der
abendländischen Psychologie und Psychotherapie anzu-
nehmen und zu integrieren: die orthodoxe, auf das Ich
bezogene Richtung (einschließlich des kognitiven Beha-
viorismus und der Freudschen Ich-Psychologie), die
humanistische Richtung (wie Bioenergetik und Gestalt-
therapie) und die transpersonale Richtung (wie Psycho-
synthese, die Jungsche Psychologie und die mystische
Traditionen im Allgemeinen). Soviel ich weiß, bietet kein
anderes Werk diese Art von Überblick.

Dieses Buch soll zeigen, dass jede Grenze, die wir in
unserem Erleben errichten, zu einer Einschränkung un-
seres Bewusstseins führt – zu einer Zerstückelung, einem

8



Konflikt, einem Kampf. In unserem Erleben gibt es viele
solcher Beschränkungen und Grenzen, die zusammen ein
Spektrum des Bewusstseins bilden. Wir werden sehen,
wie sich verschiedene Therapieformen verschiedenen
Ebenen dieses Spektrums genähert haben. Jede Art der
Therapie versucht, eine bestimmte Grenze oder einen
bestimmten Knoten im Bewusstsein aufzulösen. Durch
den Vergleich verschiedener Arten von Therapie offen-
baren sich uns die verschiedenen Arten von Grenzen, die
im Gewahrsein entstehen. Wir fangen auch an zu erken-
nen, wie wir all diese Hindernisse beseitigen und über sie
hinauswachsen können.

Dem allgemein interessierten Leser wird dieses Buch
also eine persönliche Einführung in die Hauptmethoden
von Wachstum und Verwandlung liefern – von der auf
das Ich bezogenen zur humanistischen und zur transper-
sonalen Methode –, und es wird aufzeigen, wie diese An-
sätze miteinander zusammenhängen. Es bietet dem Leser
auch spezifische Übungen an, damit er diese verschiede-
nen Ansätze an sich selber erfahren kann.

Dieses Buch ist weder ein Fachbuch noch ein gelehrtes
Buch. Es ist eine Einführung, die sich notwendigerweise
auf Verallgemeinerungen stützt. Ich habe mir daher die
Freiheit genommen, einiges zu vereinfachen und zu ver-
dichten. Ich habe z.B. Imaginationsübungen, die Ent-
spannungsreaktion, Rollenspiel, das Anhalten des Den-
kens, die Traumanalyse usw. nicht ausführlich erörtert.
Auch bin ich nicht auf Strategien der Verhaltensände-

9



rung eingegangen, denn für einfache Einführungskapitel
sind sie zu kompliziert.Wenn ich vom »höchsten Bewusst-
seinszustand« spreche, verzichte ich auf die technisch
korrekteren Bezeichnungen wie »nicht-duales« Bewusst-
sein, »offenes« oder »unbehindertes« Bewusstsein und auf
»vereinendes« Bewusstsein und begnüge mich stattdes-
sen zwanglos mit »Bewusstsein der All-Einheit« (unity
consciousness). Leser, die sich für eine eingehendere Dar-
stellung des Bewusstseinsspektrums interessieren, seien
auf meine anderen, stärker theoretischen Werke verwie-
sen (The Spectrum of Consciousness, Quest Books, 1993; Up
from Eden – The Atman Project, Shambhala, Boston 1999).

Besonders erwähnen möchte ich mehrere Autoren, deren
Werke ich stark herangezogen habe, um meine Thesen
zu verdeutlichen. Ich habe eigens Autoren ausgewählt,
deren Werke schon wohlbekannt und leicht zugänglich
sind, da ich mir davon ingesamt eine Erleichterung mei-
ner Aufgabe versprach (die üblichen Dementis gelten
auch hier). Besonderen Dank schulde ich: für das zweite
Kapitel dem Werk A Study in Consciousness von Dr. Annie
Besant, für das dritte Kapitel Whiteheads Wissenschaft
und moderne Welt, beim vierten Kapitel Augustinus und
Meister Eckehart, aber vor allem den Werken Schöpferi-
sche Freiheit und Gedanken zum Leben von Krishnamurti
und Alan Watts’ Die Weisheit des ungesicherten Lebens
(der erste Teil des vierten Kapitels ist eine Bearbeitung
von Schöpferische Freiheit und des fünften Kapitels von

10



Die Weisheit …), beim siebten Kapitel habe ich The
Adjusted American von den Putneys benützt, im achten die
Werke von Alexander Lowen; im neunten Kapitel bezie-
he ich mich auf Roberto Assagioli; im zehnten Kapitel
halte ich mich an Suzuki Roshis Zen-Geist, Anfänger-Geist
und an Bubba Free Johns The Knee of Listening. Jeder,
der mit diesen Autoren vertraut ist, wird sofort erken-
nen, wie viel ich ihnen zu verdanken habe. Ich hoffe, dass
ich meinen Lesern durch die Heranziehung dieser leicht
zugänglichen Meister der verschiedenen Seelenschichten
das Erfassen der Gesamtnatur des Bewusstseinsspek-
trums erleichtert habe.

Lincoln, Nebraska,
im Frühjahr 1979 Ken Wilber

11



1
Einleitung:

Wer bin ich?

Plötzlich, ohne jedes Vorzeichen, zu jeder Zeit, an jedem
Ort, ohne erkennbaren Grund kann es geschehen.

Ganz plötzlich war ich von einer feuerfarbe-
nen Wolke umgeben. Einen Augenblick lang
dachte ich an Feuer, an ein Flammenmeer
irgendwo nahebei in jener großen Stadt, im
nächsten wusste ich, dass das Feuer in mir war.
Unmittelbar darauf überkam mich ein Gefühl
des Jubels, der unermesslichen Freude, beglei-
tet oder gefolgt von einer Erleuchtung des Ver-
standes, die ich unmöglich beschreiben kann.
Unter anderem begriff ich nicht nur, sondern
ich sah, dass das Universum nicht aus toter
Materie besteht, sondern im Gegenteil eine
lebendige Gegenwart ist; mir wurde bewusst,
dass ewiges Leben in mir ist. Es war nicht die
Überzeugung, dass mir ewiges Leben zuteil

12



werden würde, sondern das Bewusstsein, dass
ich in diesem Augenblick ewiges Leben hatte;
ich erkannte, dass alle Menschen unsterblich
sind; dass die kosmische Ordnung so ist, dass
ohne jeden Zweifel alle Dinge zum Besten von
allem und jedem zusammenwirken; dass das
Ursprungsprinzip der Welt, aller Welten, das
ist, was wir die Liebe nennen, und dass das
Glück aller und jedes Einzelnen auf lange Sicht
eine absolute Gewissheit ist (Zit. aus R. M.
Bucke).

Was für eine wunderbare Erkenntnis! Es wäre gewiss ein
schwerer Fehler, wollten wir voreilig folgern, derartige
Erlebnisse seien Halluzinationen oder Folgen einer geis-
tigen Verwirrung, denn in dem, was sie schließlich offen-
baren, haben sie nichts mit der schmerzlichen Gequält-
heit psychotischer Phantasiebilder gemein.

Der Staub der Straße und die Steine waren
kostbar wie Gold, die Tore waren zunächst die
Enden der Welt. Die grünen Bäume entzück-
ten und begeisterten mich, als ich sie zuerst
durch eines der Tore sah … Jungen und Mäd-
chen, die sich auf den Straßen tummelten und
spielten, waren dahintreibende Edelsteine. Ich
wusste nichts davon, dass sie geboren waren
oder sterben würden. Aber alle Dinge verharr-

13



ten ewig, wie sie waren, an ihrem richtigen Ort.
Ewigkeit offenbarte sich am hellen Tage …
(Traherne)

William James, der bedeutendste amerikanische Psycho-
loge, hat wiederholt unterstrichen, dass »unser normales
Wachbewusstsein nur eine besondere Art des Bewusst-
seins ist, während überall ringsum, von ihm nur durch
feinste Schleier getrennt, potenzielle Formen des Be-
wusstseins liegen, die ganz anders sind.« Es ist, als sei
unser alltägliches Gewahrsein nur eine unbedeutende
Insel, umgeben von einem weiten Meer unvermuteten
und unerforschten Bewusstseins, dessen Wellen ständig
an die schützenden Klippen unseres Normalbewusstseins
schlagen, bis sie vielleicht einmal ganz unversehens
durchbrechen und unsere Bewusstseinsinsel mit der Er-
kenntnis eines riesigen, weitgehend unerforschten, aber
ungemein realen Bereichs einer neuen Bewusstseinswelt
überschwemmen.

Nun kam ein Moment der Verzückung, so in-
tensiv, dass das Universum stillstand, als sei es
verblüfft über die unbeschreibliche Erhaben-
heit des Schauspiels. Nur einer im ganzen un-
endlichen Universum! Der All-Liebende, der
Vollkommene … In demselben wunderbaren
Augenblick dessen, was man himmlische Selig-
keit nennen könnte, kam die Erleuchtung. Ich

14



sah in einem eindringlichen inneren Bild die
Atome oder Moleküle, aus denen sich das Uni-
versum anscheinend zusammensetzt – ich weiß
nicht, ob materiell oder spirituell –, wie sie sich
neu anordnen, während der Kosmos (in seinem
fortdauernden, immerwährenden Leben) von
einer Ordnung in die andere übergeht. Welche
Freude, als ich sah, dass in der Kette keine
Unterbrechung war – kein Glied wurde ausge-
lassen –, alles geschah an seinem Platz und zu
seiner Zeit. Welten, Systeme – alles vermischte
sich zu einem harmonischen Ganzen. (R. M.
Bucke)

Das Faszinierendste an solchen erschreckenden und er-
leuchtenden Erlebnissen – und der Aspekt, dem wir viel
Beachtung schenken werden – ist der Umstand, dass der
einzelne Mensch über jeden Schatten eines Zweifels
hinaus das Gefühl bekommt, dass er im Grunde eins ist
mit dem ganzen Universum, mit allen Welten, seien sie
hoch oder niedrig, heilig oder profan. Sein Identitätsgefühl
erstreckt sich weit über die engen Grenzen seines Leibes
und seiner Seele hinaus und umfasst das ganze Weltall.
Eben aus diesem Grunde bezeichnete R. M. Bucke diesen
Zustand des Gewahrseins als »kosmisches Bewusstsein«.
Der Moslem nennt ihn die »Höchste Identität«, die
höchste deshalb, weil sie eine Identität mit dem All ist.
Wir werden sie gewöhnlich »Bewusstsein der All-Ein-

15



heit« nennen – eine liebevolle Umarmung des Univer-
sums insgesamt.

Die Straßen waren mein, der Tempel war
mein, ebenso Sonne, Mond und Sterne, und die
ganze Welt war mein, und ich war der Einzige,
der sie betrachtete und genoss. Ich kannte kei-
nen knauserigen Besitz, keine Grenzen noch
Trennungen; alle Besitztümer und alles Abge-
trennte waren mein, alle Schätze und ihre Be-
sitzer. So dass ich mit viel Getue korrumpiert
und veranlasst wurde, die schmutzigen Kunst-
fertigkeiten dieser Welt zu erlernen, die ich
nun wieder verlerne und gleichsam wieder zum
kleinen Kind werde, damit ich in das Reich
Gottes eingehen kann. (Traherne)

Dieses Erleben der höchsten Identität ist so weit verbrei-
tet, dass es sich zusammen mit den Lehren, die es erklä-
ren wollen, die Bezeichnung »Philosophia perennis« ver-
dient hat. Es gibt viele Beweise dafür, dass diese Art von
Erfahrung oder Erkenntnis im Zentrum jeder großen
Religion steht – im Hinduismus, Buddhismus, Taoismus,
im Christentum, im Islam und im Judentum –, so dass
wir zu Recht von der »transzendierenden Einheit der
Religionen« und der Einmütigkeit der ursprünglichen
Wahrheit sprechen können.

Das Thema dieses Buches lautet: Diese Art des Ge-

16



wahrseins, dieses Bewusstsein der Einheit oder diese
höchste Identität ist die Natur und der Zustand aller füh-
lenden Wesen, aber wir schränken unsere Welt immer
mehr ein und wenden uns von unserer wahren Natur ab,
um uns mit Grenzen zu umgeben. Unser ursprünglich
reines und einendes Bewusstsein funktioniert dann auf
mannigfaltigen Ebenen, mit verschiedenen Identitäten
und verschiedenen Grenzen. Diese verschiedenen Ebenen
machen im Grunde die vielen Arten aus, wie wir auf die
Frage »Wer bin ich?« antworten können und antworten.

»Wer bin ich?« Diese Frage hat wahrscheinlich die
Menschheit seit Anbeginn gequält, und sie ist noch heute
eine der beunruhigendsten aller menschlichen Fragen.
Die angebotenen Antworten reichen vom Heiligen bis
zum Profanen, vom Komplexen bis zum Einfachen, vom
Wissenschaftlichen bis zum Romantischen, vom Politi-
schen bis zum Individuellen. Aber anstatt die Menge von
Antworten auf diese Frage zu untersuchen, wollen wir
uns einen sehr spezifischen und grundlegenden Prozess
ansehen, der abläuft, wenn ein Mensch die Frage »Wer
bin ich?, Was ist mein wahres Selbst?, Was ist meine fun-
damentale Identität?« stellt und beantwortet.

Wenn jemand fragt, »Wer bist du?«, und wenn Sie
darangehen, eine vernünftige, ehrliche oder mehr oder
weniger ausführliche Antwort zu geben – was tun Sie
dann wirklich? Was geht in Ihrem Kopf vor sich, wäh-
rend Sie dies tun? In gewissem Sinne beschreiben Sie Ihr
Selbst, wie Sie es kennen gelernt haben, wobei Sie in Ihre

17



Schilderung die meisten einschlägigen Fakten einbezie-
hen, gute und schlechte, wertvolle und wertlose, wissen-
schaftliche und poetische, philosophische und religiöse,
die Sie als etwas begreifen, das für Ihre Identität grund-
legend ist. Sie könnten zum Beispiel denken: »Ich bin ein
einzigartiger Mensch, ein mit einem gewissen Potenzial
begabtes Wesen; ich bin gütig, aber manchmal grausam,
liebevoll, aber manchmal feindselig, ich bin Vater und
Rechtsanwalt, ich gehe gern fischen und spiele gern Bas-
ketball …« Und so könnte Ihre Liste von Gefühlen und
Gedanken weitergehen.

Aber dem ganzen Vorgang der Darstellung einer Iden-
tität liegt noch ein tieferer Prozess zugrunde. Wenn Sie
auf die Frage »Wer bist du?« antworten, geschieht etwas
ganz Einfaches. Wenn Sie Ihr »Selbst« beschreiben oder
erklären oder auch nur innerlich spüren, ziehen Sie in
Wirklichkeit, ob Sie es wollen oder nicht, im Geist eine
Linie oder Grenze über das ganze Feld Ihres Erlebens,
und alles, was innerhalb dieser Grenze liegt, nennen Sie
oder empfinden Sie als Ihr »Selbst«, während Sie alles
außerhalb dieser Grenze als »Nicht-Selbst« empfinden.
Die Identität Ihres Selbst ist, anders ausgedrückt, völlig
davon abhängig, wo Sie diese Grenzlinie ziehen.

Sie sind ein Mensch und kein Stuhl, und Sie wissen das,
weil Sie bewusst oder unbewusst zwischen Menschen und
Stühlen eine Grenze ziehen und Ihre Identität mit Erste-
ren erkennen können. Sie sind vielleicht ein sehr groß ge-
wachsener Mensch und kein kleiner; daher ziehen Sie im

18



Geist eine Grenze zwischen groß und klein und bezeich-
nen sich daher als »groß«. Sie bekommen das Gefühl,
»Ich bin dies, und nicht das«, indem Sie zwischen »dies«
und »das« eine Grenze ziehen und dann Ihre Identität
mit »diesem« und Ihre Nicht-Identität mit »jenem« er-
kennen.

Wenn Sie also sagen: »mein Selbst«, ziehen Sie eine
Grenze zwischen dem, was Sie sind, und dem, was Sie
nicht sind. Wenn Sie auf die Frage »Wer bist du?« ant-
worten, beschreiben Sie einfach das, was innerhalb dieser
Grenzlinie liegt. Die so genannte Identitätskrise tritt ein,
wenn Sie nicht entscheiden können, wie oder wo die
Linie zu ziehen ist. Kurzum, »Wer bist du?« bedeutet
»Wo ziehst du die Grenze?«

Alle Antworten auf die Frage »Wer bin ich?« leiten
sich genau von diesem Grundvorgang her, dass man zwi-
schen »Selbst« und »Nicht-Selbst« eine Grenze zieht.
Wenn erst einmal die allgemeinen Grenzlinien festgelegt
sind, können die Antworten auf jene Frage sehr komplex
werden – wissenschaftlich, theologisch, ökonomisch –,
oder sie können auch höchst einfach und ungegliedert
sein. Aber jede mögliche Antwort hängt davon ab, dass
man zunächst die Grenze zieht.

Das Interessanteste an dieser Grenzlinie ist, dass sie
sich verschieben kann und dies auch häufig tut. Man
kann sie neu ziehen. Der Mensch kann gewissermaßen
seine Seele neu erforschen und Gebiete in ihr finden, die
er niemals für möglich, erreichbar oder sogar wünschens-

19



wert gehalten hätte. Wie wir gesehen haben, geschieht
die radikalste Neu-Erforschung oder Verschiebung der
Grenzen beim Erleben der höchsten Identität, denn hier
erweitert der Mensch die Grenzen der Identität seines
Selbst so, dass sie das ganze Universum umfassen. Wir
könnten sogar sagen, er verliert die Grenzlinie ganz und
gar, denn wenn er mit dem »harmonischen Ganzen«
identifiziert ist, gibt es kein Außen oder Innen mehr, also
auch keinen Ort, wo man eine Grenze ziehen könnte. In
diesem Buch werden wir immer wieder auf das Bewusst-
sein ohne Grenzen, das als höchste Identität bekannt ist,
zurückkommen und es untersuchen. Aber hier scheint es
mir der Mühe wert, einige der anderen, vertrauteren
Methoden zu untersuchen, wie man die Grenzen der
Seele definieren kann. Es gibt so viele Arten von Grenzen
wie Individuen, die sie ziehen, aber sie alle lassen sich in
eine Handvoll leicht erkennbarer Klassen einordnen.

Die am weitesten verbreitete Grenzlinie, die Menschen
ziehen oder als gültig anerkennen, ist die Grenze der
Haut, die den gesamten Organismus umhüllt. Dies
scheint eine allgemein anerkannte Grenzlinie zwischen
Selbst und Nicht-Selbst zu sein. Alles innerhalb dieser
Hautgrenze ist in gewisser Hinsicht »ich«, während alles
außerhalb dieser Grenze »nicht ich« ist. Etwas außerhalb
der Hautgrenze mag »mein« sein, aber es ist nicht »ich«.
Zum Beispiel erkenne ich »mein« Auto, »meine« Arbeit,
»mein« Haus, »meine« Familie, aber sie sind eindeutig
nicht unmittelbar »ich« – auf dieselbe Weise, wie alles,

20



was in meiner Haut steckt, »ich« bin. Die Hautgrenze ist
also eine der am grundsätzlichsten anerkannten Grenzen
zwischen Selbst und Nicht-Selbst.

Wir könnten denken, diese Hautgrenze sei so offen-
sichtlich, so real und so allgemein verbreitet, dass es in
Wirklichkeit für einen Menschen gar keine anderen
möglichen Grenzen geben könnte, ausgenommen viel-
leicht das seltene Auftreten des Bewusstseins der All-Ein-
heit einerseits oder das Bewusstsein des hoffnungslosen
Psychotikers andererseits. Aber es gibt tatsächlich einen
weiteren, äußerst verbreiteten, nachweisbaren Typus der
Grenzlinie, die sehr viele Menschen ziehen. Die meisten
Menschen erkennen und akzeptieren zwar die Haut als
Grenze zwischen Selbst und Nicht-Selbst als selbstver-
ständlich, aber sie ziehen noch eine weitere Grenze, die
für sie auch noch bedeutsamer ist, innerhalb des Gesamt-
organismus.

Wenn Ihnen eine Grenzlinie innerhalb des Organismus
seltsam vorkommt, dann lassen Sie mich fragen: »Haben
Sie das Gefühl, ein Körper zu sein, oder haben Sie das Ge-
fühl, einen Körper zu haben?« Die meisten Menschen
glauben, sie hätten einen Körper, als ob sie ihn besäßen
oder sein Eigentümer wären, ganz ähnlich wie bei einem
Auto, einem Haus oder irgendeinem anderen Gegen-
stand. Unter diesen Umständen scheint der Körper mehr
»mein« als »ich« zu sein, und was »mein« ist, liegt der
Definition gemäß außerhalb der Grenze zwischen Selbst
und Nicht-Selbst. Der Mensch identifiziert sich tiefer und

21



enger mit nur einer Facette seines Gesamtorganismus,
und diese Facette, die er als sein wahres Selbst empfindet,
wird unterschiedlich als das Geistig-Seelische, die Psyche,
das Ich oder die Persönlichkeit bezeichnet.

Biologisch gibt es nicht die geringste Grundlage für
diese Trennung oder radikale Spaltung zwischen Seele
und Leib, Psyche und Soma, Ich und Fleisch, aber
psychologisch ist sie verbreitet wie eine Seuche. Tatsäch-
lich ist die Leib-Seele-Spaltung und der mit ihr einher-
gehende Dualismus ein grundlegendes Merkmal der
westlichen Kultur. Beachten Sie bitte, dass ich selbst hier
das Wort »Psychologie« für die Untersuchung des Ge-
samtverhaltens des Menschen benützen muss. Das Wort
selbst spiegelt das Vorurteil wider, der Mensch sei im
Grunde eine Geistseele und nicht ein Leib. Sogar der hei-
lige Franziskus nannte seinen Körper den »armen Bru-
der Esel«, und die meisten Menschen meinen wirklich,
dass wir nur gewissermaßen auf unserem Körper herum-
reiten wie auf einem Esel.

Diese Grenzlinie zwischen Leib und Seele ist gewiss
seltsam, und sie ist keineswegs von Geburt an vorhanden.
Aber wenn der Mensch an Jahren zunimmt und beginnt,
seine Grenze zwischen Selbst und Nicht-Selbst zu ziehen
und auszubauen, blickt er mit gemischten Gefühlen auf
den Körper. Soll er ihn nun unmittelbar in die Grenzen
seines Selbst mit hineinnehmen, oder soll er ihn als frem-
des Gebiet ansehen? Wo soll er die Grenze ziehen? Einer-
seits ist der Körper ein Leben lang die Quelle von viel

22



Lust, von den Ekstasen erotischer Liebe bis hin zu den
Feinheiten köstlicher Speisen und zur Sanftheit von Son-
nenuntergängen, die man mit den leiblichen Sinnen in
sich aufnimmt. Aber andererseits beherbergt der Körper
das Gespenst lahmender Schmerzen, entkräftender Krank-
heiten und die Folter des Krebses. Für das Kind ist der
Körper die einzige Quelle der Lust, und dennoch ist er
auch die erste Ursache von Schmerz und von Konflikten
mit den Eltern. Außerdem scheint der Körper Abfall-
produkte herzustellen, die aus für das Kind völlig unver-
ständlichen Gründen den Eltern ein ständiger Anlass zu
Besorgnis und Angst sind. Was für ein unglaubliches Ge-
tue machen sie ums Bettnässen, um das »große Geschäft«,
ums Naseputzen! Und all das hängt mit dem Körper zu-
sammen. Es wird schwierig sein, zu entscheiden, wo man
hier die Grenze ziehen soll.

Wenn aber der Mensch reifer geworden ist, hat er im
Allgemeinen dem armen Bruder Esel den Abschiedskuss
gegeben. Wenn die Grenze zwischen Selbst und Nicht-
Selbst endgültig festgelegt wird, ist der Bruder Esel ein-
deutig auf der anderen Seite des Zauns. Der Körper wird
zum fremden Gebiet, fast (aber niemals ganz) so fremd
wie die Außenwelt selbst. Die Grenze wird zwischen
Geistseele und Leib gezogen, und der Mensch identifi-
ziert sich aufrichtig mit der Ersteren. Er bekommt sogar
das Gefühl, er lebe in seinem Kopf, als sei er ein kleiner
Mensch in seinem Schädel, der dem Körper Anweisungen
und Befehle gibt, denen dieser gehorcht oder auch nicht.

23



Kurzum, was der Mensch als seine Eigenidentität
empfindet, umfasst nicht direkt den Gesamtorganismus,
sondern nur eine Facette dieses Organismus, nämlich sein
Ich. Das heißt, er identifiziert sich mit einem mehr oder
weniger zutreffenden geistigen Selbstbild zusammen mit
den Verstandes- und Gefühlsprozessen, die mit diesem
Selbstbild einhergehen. Da er sich nicht konkret mit dem
Gesamtorganismus identifizieren will, lässt er höchstens
ein Bild oder eine Vorstellung vom Gesamtorganismus
zu. Er fühlt sich also als ein »Ich«, und sein Körper bau-
melt einfach unter ihm mit. Wir sehen hier also einen
weiteren Haupttypus der Grenzziehung, die die Identität
des Menschen so darstellt, dass sie vor allem mit dem Ich,
dem Selbstbild, übereinstimmt.

Wie wir sahen, kann diese Grenzlinie zwischen Selbst
und Nicht-Selbst ziemlich flexibel sein. Es wird uns also
nicht überraschen, wenn wir feststellen, dass selbst inner-
halb des Ichs oder des Geistig-Seelischen – ich verwende
diese Ausdrücke vorläufig sehr ungenau – eine weitere
Art von Grenzlinie gezogen werden kann. Aus verschie-
denen Gründen, von denen wir einige später besprechen
wollen, kann sich der Mensch sogar weigern zuzugeben,
dass einige der Facetten seiner eigenen Psyche zu ihm
gehören. In der Fachsprache der Psychologen heißt dies, er
überträgt sie, verdrängt sie, spaltet sie ab oder projiziert
sie. Das Wesentliche ist, dass er seine Grenze zwischen
Selbst und Nicht-Selbst so einengt, dass sie nur bestimm-
te Anteile seiner Ich-Tendenzen umfasst. Dieses einge-

24



schränkte Selbstbild wollen wir als »Persona« bezeich-
nen, und seine Bedeutung wird im Folgenden klarer wer-
den. Wenn sich aber der Mensch nur mit Facetten seiner
Psyche (mit der Persona) identifiziert, empfindet er die
übrigen Anteile tatsächlich als »Nicht-Selbst«, als frem-
des Gebiet, als feindlich, unheimlich. Er macht sich ein
neues Bild von seiner Seele, um die unerwünschten
Aspekte seiner selbst (wir nennen sie den »Schatten«) zu
leugnen und um zu versuchen, sie aus dem Bewusstsein
auszuschließen. In größerem oder geringerem Maß wird
der Mensch »von Sinnen«, verrückt. Dies ist ganz offen-
kundig ein weiterer wichtiger und allgemeiner Typus von
Grenzziehung.

Wir versuchen an dieser Stelle nicht zu entscheiden,
welche dieser Arten von Selbstbildern »richtig«, »kor-
rekt« oder »wahr« sind. Wir stellen einfach unparteiisch
fest, dass es tatsächlich mehrere Hauptarten von Grenz-
linien zwischen Selbst und Nicht-Selbst gibt. Und da wir
dieses Thema nicht wertend angehen, können wir einen
weiteren Typus der Grenzlinie zumindest erwähnen, dem
man heute viel Beachtung schenkt, nämlich die Grenze,
die zu den so genannten transpersonalen Phänomenen
gehört.

»Transpersonal« bedeutet, dass im Individuum irgend-
eine Art von Prozess abläuft, der gewissermaßen über
das Individuum hinausgeht. Der einfachste Fall davon ist
die außersinnliche Wahrnehmung (ASW). Parapsycholo-
gen erkennen mehrere Formen von ASW an: Telepathie,

25



Hellsehen, Vorauswissen, Vergangenheitsschau. Wir
könnten noch hinzunehmen: Erlebnisse außerhalb des
eigenen Körpers, Erleben eines transpersonalen Selbst
oder Zeugen, Gipfelerlebnisse usw. All diese Ereignisse
haben eine Erweiterung der Grenze zwischen Selbst und
Nicht-Selbst gemeinsam, die über die Hautgrenze des
Organismus hinausgeht. Die transpersonalen Erfahrun-
gen haben zwar einige Ähnlichkeit mit dem Bewusstsein
der All-Einheit, aber man sollte sie nicht miteinander ver-
wechseln. Im Bewusstsein der All-Einheit ist der Mensch
identisch mit dem All, mit absolut allem. Bei transperso-
nalen Erlebnissen erstreckt sich die Identität des Betref-
fenden nicht voll bis zum Ganzen, aber sie dehnt sich aus
oder erweitert sich zumindest über die Hautgrenze des
Organismus hinaus. Er ist nicht mit dem All identifiziert,
aber seine Identität ist auch nicht allein auf den Organis-
mus beschränkt. Was immer man von transpersonalen
Erlebnissen halten mag (wir werden im weiteren Verlauf
viele von ihnen ausführlich besprechen), die Beweise da-
für, dass zumindest einige Arten von ihnen tatsächlich
stattfinden, sind überwältigend. Wir können also ohne
Risiko folgern, dass dieses Phänomen wieder eine weitere
Art von Selbstgrenzen darstellt.

Der springende Punkt dieser Besprechung von Gren-
zen zwischen Selbst und Nicht-Selbst ist, dass einem
Individuum nicht nur eine Identitätsebene zur Verfügung
steht, sondern viele. Diese Identitätsebenen sind keine
theoretischen Postulate, sondern Realitäten, die man

26



beobachten kann – Sie können sie in sich und für sich
selbst nachprüfen. Was diese verschiedenen Ebenen an-
geht, so ist es fast, als sei dieses vertraute, jedoch letzten
Endes geheimnisvolle Phänomen, das wir Bewusstsein
nennen, ein Spektrum, etwas wie ein Regenbogen, das
sich aus zahlreichen Streifen oder Stufen der Selbst-Iden-
tität zusammensetzt. Beachten Sie, dass wir fünf Klassen
oder Ebenen der Identität kurz umrissen haben. Es gibt
auf diesen fünf Hauptebenen sicherlich Unterschiede,
und man kann die Stufen selbst stark unterteilen, aber
diese fünf Ebenen scheinen fundamentale Aspekte des
menschlichen Bewusstseins zu sein.

Nehmen wir diese hauptsächlichen Identitätsebenen
und bringen wir sie in eine gewisse Ordnung. Diese
einem Spektrum ähnliche Anordnung ist auf Abbildung 1
dargestellt; sie zeigt die Grenzlinie zwischen Selbst und
Nicht-Selbst und die besprochenen Hauptidentitätsebe-
nen. Jede der verschiedenen Ebenen ergibt sich daraus,
wo die Menschen diese Grenze ziehen können und tat-
sächlich ziehen. Beachten Sie, dass die Grenzlinie sich ge-
gen den unteren Rand des Spektrums hin in dem Bereich,
den wir transpersonal nennen, auflöst (Abb. 1) und dass
sie auf der Stufe des Bewusstseins der All-Einheit völlig
verschwindet, denn auf dieser höchsten Ebene werden
Selbst und Nicht-Selbst »ein harmonisches Ganzes«.

Es ist deutlich erkennbar, dass jede der aufeinanderfol-
genden Ebenen des Spektrums eine Art der Einengung
oder Einschränkung dessen darstellt, was der Einzelne als

27



D
as

 S
pe

kt
ru

m
 d

es
 B

ew
us

sts
ei

ns
A

bb
.1

Pe
rs

on
a

PE
R

SO
N

A
-E

B
E

N
E

Sc
ha

tte
n

Ic
h

IC
H

-E
B

E
N

E

K
ör

pe
r

G
es

am
to

rg
an

ism
us

(o
de

r»
K

en
ta

ur
«)

G
E

SA
M

T
O

R
G

A
N

IS
M

U
S

T
R

A
N

SP
E

R
SO

N
A

L
E

ST
R

E
IF

E
N

U
m

w
el

t

B
E

W
U

SS
T

SE
IN

D
E

R
E

IN
H

E
IT

U
ni

ve
rs

um
(m

an
ife

st
un

d
ni

ch
t-

m
an

ife
st)



G
es

am
to

rg
an

ism
us

E
in

fa
ch

e
B

er
at

un
g

St
üt

ze
nd

e
T

he
ra

pi
e

Ps
yc

ho
an

al
ys

e
Ps

yc
ho

dr
am

a
Tr

an
sa

kt
io

ns
an

al
ys

e
R

ea
lit

ät
sth

er
ap

ie
Ic

hp
sy

ch
ol

og
ie

B
io

en
er

ge
tis

ch
e

A
na

ly
se

T
he

ra
pi

e
na

ch
R

og
er

s
G

es
ta

ltt
he

ra
pi

e
D

as
ei

ns
an

al
ys

e
L

og
ot

he
ra

pi
e

H
um

an
ist

isc
he

Ps
yc

ho
lo

gi
e

Ve
da

nt
a-

H
in

du
ism

us
M

ah
ay

an
a

un
d

Va
jr

ay
an

a-
B

ud
dh

ism
us

Ta
oi

sm
us

E
so

te
ri

sc
he

rI
sla

m
E

so
te

ri
sc

he
sC

hr
ist

en
tu

m
E

so
te

ri
sc

he
sJ

ud
en

tu
m

PE
R

SO
N

A
-E

B
E

N
E

Sc
ha

tte
n

Pe
rs

on
a

PE
R

SO
N

A
-E

B
E

N
E

Sc
ha

tte
n

Pe
rs

on
a

PE
R

SO
N

A
-E

B
E

N
E

Sc
ha

tte
n

Pe
rs

on
a

IC
H

-E
B

E
N

E

K
ör

pe
r

Ic
h

G
E

SA
M

T
O

R
G

A
N

IS
M

U
S

U
m

el
t

B
E

W
U

SS
T

SE
IN

D
E

R
E

IN
H

E
IT

U
ni

ve
rs

um
(a

ls
gö

ttl
ic

h)

T
he

ra
pi

en
un

d
di

e
E

be
ne

n
de

sS
pe

kt
ru

m
s

A
bb

.2

A
na

ly
tis

ch
e

Ps
yc

ho
lo

gi
e

Ju
ng

s
Ps

yc
ho

sy
nt

he
se

M
as

lo
w

,P
ro

gr
of

f

T
R

A
N

S-
PE

R
SO

N
A

L
E

ST
R

E
IF

E
N



sein »Selbst« empfindet, als seine wahre Identität, seine
Antwort auf die Frage »Wer bist du?«. An der Basis des
Spektrums fühlt der Mensch, dass er mit dem Universum
eins ist, dass sein wirkliches Selbst nicht nur sein Orga-
nismus ist, sondern die ganze Schöpfung. Auf der nächs-
ten Stufe des Spektrums (wenn man von unten nach oben
geht) hat der Mensch das Gefühl, nicht mit dem All eins
zu sein, sondern nur mit seinem gesamten Organismus.
Sein Identitätsgefühl hat sich verschoben und vom Uni-
versum als Ganzem auf eine Facette des Universums ver-
engt, nämlich auf seinen eigenen Organismus. Auf der
nächsten Stufe verengt sich seine Selbst-Identität noch
einmal, denn nun identifiziert er sich hauptsächlich mit
seiner Geistseele oder seinem Ich, das nur eine Facette sei-
nes Gesamtorganismus ist. Und auf der letzten Stufe des
Spektrums kann er seine Identität sogar auf Facetten sei-
ner Psyche verengen, indem er den Schatten oder uner-
wünschte Aspekte seiner selbst überträgt oder verdrängt.
Er identifiziert sich nur mit einem Teil seiner Psyche,
einem Teil, den wir als »Persona« bezeichnen.

Vom Universum also zu einer Facette des Universums,
»der Organismus« genannt; vom Organismus zu einer
Facette des Organismus, genannt »das Ich«; vom Ich zu
einer Facette des Ichs, genannt »Persona« – so also sind
einige der Hauptstreifen des Bewusstseinsspektrums. Auf
jeder der aufeinanderfolgenden Ebenen des Spektrums
scheinen immer mehr Aspekte des Universums außerhalb
des »Selbst« eines Menschen zu liegen. So erscheint auf

30



der Ebene des Gesamtorganismus die Umwelt als etwas,
das außerhalb der Selbstgrenze liegt und fremd, äußer-
lich, Nicht-Selbst ist. Aber auf der Persona-Ebene er-
scheinen die Umwelt des Einzelnen und sein Körper und
Aspekte seiner eigenen Psyche als etwas Äußeres, als
fremd, als Nicht-Selbst. Die verschiedenen Ebenen des
Spektrums stellen nicht nur Unterschiede der Selbst-
Identität dar, so wichtig das auch ist, sondern auch Un-
terschiede in jenen Eigenschaften, die direkt oder indi-
rekt mit der Selbst-Identität verbunden sind. Man denke
z.B. an das verbreitete Problem des »inneren Konflikts«
im eigenen Selbst. Da es verschiedene Stufen des Selbst
gibt, gibt es natürlich auch verschiedene Ebenen des
inneren Konflikts. Der Grund ist, dass die Grenzlinie des
Selbst eines Menschen auf jeder Stufe des Spektrums in
anderer Weise gezogen wird. Aber eine Grenzlinie ist,
wie Ihnen jeder Militärfachmann sagen wird, auch eine
potenzielle Gefechtslinie, denn eine Grenze bezeichnet das
Territorium zweier gegnerischer und potenziell einander
bekämpfender Lager. So findet z.B. ein Mensch auf der
Stufe des Gesamtorganismus den potenziellen Feind in
seiner Umwelt – denn sie erscheint ihm fremd, äußerlich
und daher bedrohlich für sein Leben und Wohlbefinden.
Aber ein Mensch auf der Ich-Ebene findet, nicht nur
seine Umwelt, sondern auch sein Körper sei fremdes
Gebiet, dasselbe fremde Gebiet, und daher ist das Wesen
seiner Konflikte und Verwirrungen spektakulär anders.
Er hat die Grenzlinie seines Selbst verschoben, daher

31




