
   

Leseprobe

Daniel Gerlach
Die Kunst des Friedens
Eine andere Geschichte des 
Nahen Ostens - Deals, 
Friedensverhandlungen & 
Geheimdiplomatie

»Ein kluges, bewegendes Plädoyer für 
neue Perspektiven und den Mut, Frieden 
zu denken.« Nahost-Expertin Natalie Amiri 
über »Die Kunst des Friedens«

Bestellen Sie mit einem Klick für 25,00 €  

     

Seiten: 352

Erscheinungstermin: 19. November 2025

Mehr Informationen zum Buch gibt es auf

www.penguin.de

http://www.penguin.de/
http://www.amazon.de/dp/3570105857/ref=nosim?tag=verlagsgruppe-21
https://clk.tradedoubler.com/click?p=249407&a=1975031&url=https://www.hugendubel.de/de/product?id=9783570105856
https://www.awin1.com/cread.php?awinmid=14158&awinaffid=549245&clickref=penguin.de-21&ued=https://www.thalia.de/shop/home/artikeldetails/EAN9783570105856


Inhalte 

 Buch lesen
 Mehr zum Autor

Zum Buch
Wer die aktuelle Lage im Nahen Osten  verstehen will, braucht 
einen neuen Blick  auf dessen Geschichte

In den Nachrichten erscheint der Nahe Osten oft als ewiger Krisenherd, wo 
Konflikte mit unerbittlicher Gewalt ausgetragen werden und niemand 
Kompromisse machen will. In einer Reise durch 3000 Jahre Geschichte 
hinterfragt Daniel Gerlach dieses trügerische Bild und zeigt zugleich, wie 
es entstanden ist. Der Nahost-Experte erzählt, wie Konflikte von außen in 
die Region hineingetragen oder durch externe Akteure verstärkt wurden. 
Wie sich mutige Figuren von einer »Jemenkrise« in der Spätantike zur 
Palästinafrage im 20. Jahrhundert bis zum Fall des Assad-Regimes in 
Syrien für Frieden einsetzten – oftmals im Geheimen und selten ohne 
eigene, machtpolitische Interessen. Gerlach beleuchtet die Methoden und 
Tricks von Unterhändlern sowie die Rückschläge, die sie erlebten, und 
macht deutlich: Im Nahen Osten sind Deals nicht die Ausnahme, sondern 
die Regel.

Autor

Daniel Gerlach
Daniel Gerlach, geboren 1977, ist einer der 
führenden deutschen Nahostexperten. Er studierte 
Geschichte und Orientalistik an den Universitäten 
Hamburg und Paris IV Sorbonne und ist Autor und 
Herausgeber mehrerer Sachbücher zu Geschichte 
und Gegenwart der arabisch-islamischen Welt. 
Gerlach tritt regelmäßig in deutschen und 
internationalen Medien auf und führt als Moderator 
unter anderem durch die ZDF-Reihe »Die letzten 



﻿

A la guerre, on devrait toujours tuer les gens  
avant de les connaître.

Im Krieg sollte man die Leute töten,
bevor man sie kennenlernt.

MICHEL AUDIARD,  
UN TAXI POUR TOBROUK, 19611



﻿

Für E. und F., die mir einige Geheimnisse  
des Schachspiels enthüllt haben,  

sowie für L. und P.N.A., der in einer friedlicheren  
Welt aufwachsen möge



9

INHALT

Vorwort   Auftakt am Tigris	 11

  1 	 Krieg und Frieden im Alten Orient oder: Warum  
verhandeln, wenn man seinen Feind vernichten kann?	 21

  2 	 Das Haus des Islams	 55

  3 	 Kreuzzügler und Diplomaten	 77

  4 	 Sufis und Dschihad: Das osmanische Zeitalter	 103

  5 	 Der falsche Frieden: Europa bestimmt  
die Zukunft des Nahen Ostens	 123

  6 	 Geheimverhandlungen um Palästina	 139

  7 	 Sadat	 165

  8 	 Eine norwegische Familienangelegenheit oder:  
Von Oslo nach Jerusalem	 187

  9 	 Vater Abraham und der Deal des Jahrhunderts	 215

10 	 Schachrätsel am Persischen Golf – das kleine Emirat  
Katar als großer Vermittler	 235



11 	 Der Abend vor der Schlacht oder: Wie das Assad-Regime  
in Syrien stürzte	 261

12 	 Die Rückkehr der Palästinafrage	 289

Epilog   Der Nahe Osten – ein ewiger Krisenherd?	 311

Dank	 325

Anmerkungen	 327

Personenregister	 341

Bildnachweis	 351



11

Vorwort 
 

AUFTAKT AM TIGRIS

Als Irans Präsident Masoud Pezeshkian am 25. September 2024 
auf dem Flughafen John F. Kennedy in New York bei leichtem 
Regen einen Airbus 340 der iranischen Luftwaffe besteigt, führt 
er ein einzigartiges Souvenir im Gepäck mit sich. Es sind über 
tausend in Keilschrift beschriebene Tontafelfragmente: Verord-
nungen, Quittungen, Inventarlisten und andere bürokratische 
Archivstücke, die weltweit nur von einer Handvoll Forscher ge-
lesen werden können, denn sie sind in Elamisch verfasst, einer der 
drei Verwaltungssprachen des achämenidischen Imperiums, des 
vom 6. bis zum 4. vorchristlichen Jahrhundert bestehenden per-
sischen Großreiches. Frühere Staatschefs brachten Altertümer 
zu den Vereinten Nationen in die USA, Pezeshkian nimmt wel-
che mit. Und die Herausgabe an Iran, veranlasst durch das State  
Department, das US-Außenministerium, und das Chicago Orien-
tal Institute, ist – wie alles, was Iran und die USA betrifft – ein 
großes Politikum.

Die Tontafeln aus dem Festungsarchiv der von Großkönig  
Darius I. errichteten Hauptstadt Persepolis gelten als eine un-
schätzbar wertvolle Quelle für die Archäologie. Da die Achä- 
meniden, die Dynastien des alten Perserreichs, keine bislang be-
kannten historischen Texte hinterlassen haben, ermöglichen nur 
die Tontafeln einen Blick in das Innenleben des Imperiums. Die 
Weltpolitik verlieh dem Schicksal des Archivs eine interessante 
Wendung: Als Alexander der Große das Perserreich erobert 



12

hatte, ließ er 330 v. Chr. die Königsstadt in Brand stecken – aus 
Rache für die Zerstörung der Akropolis von Athen durch die Per- 
ser eineinhalb Jahrhunderte zuvor. Während das verheerende Flam- 
menmeer die Palastanlage und die umliegende Stadt zerstörte, 
wurden Teile der luftgetrockneten Tontafeln durch die Feuers-
brunst jedoch gebacken und so für die Nachwelt konserviert.

Mitte der 1930er-Jahre wurden sie bei Ausgrabungen und  
Restaurierungsarbeiten in Persepolis entdeckt, wobei zwei deut-
sche Forscher eine entscheidende Rolle spielten: Der jüdische 
Orientalist Ernst Herzfeld und seine rechte Hand, der Baufor-
scher und Architekt Friedrich Krefter, leiteten damals die Kam-
pagne im Auftrag des Oriental Institute, weshalb die Tontafeln 
zur Auswertung auch an das renommierte Forschungsinstitut 
nach Chicago verfrachtet wurden. Dort lag das Persepolis-Archiv 
nun und offenbarte seine Geheimnisse zunächst langsam, dann 
mit fortschreitender Scan- und Entschlüsselungstechnologie et-
was schneller, bis es abermals zum Gegenstand geopolitischer 
Verwerfungen wurde: Anfang der 2000er-Jahre verklagte eine 
jüdisch-amerikanische Privatinitiative die Islamische Republik 
Iran vor einem US-Bezirksgericht wegen eines 1997 in Israel ver- 
übten Terrorattentates der palästinensischen Hamas, bei dem An-
gehörige der Kläger ums Leben gekommen waren. Das Gericht 
stellte 2008 fest, dass Iran als Unterstützer der Hamas schaden-
ersatzpflichtig sei.

Der an Archäologie offenbar wenig interessierte Richter ver-
fügte, dass das in iranischem Staatseigentum befindliche, aber 
eben in den USA gelagerte Archiv auf dem Kunstmarkt zu ver-
äußern und der Erlös den Opfern zuzusprechen sei. Zerstreut in 
den Händen verschiedener Kunstsammler, hätte das einzigartige 
Archiv aber jeglichen Wert für die Wissenschaft verloren, der ja 
nicht im Material, sondern in den darin enthaltenen Informatio-
nen bestand. Das OI Chicago und das US-Außenministerium 

Vorwort



13

setzten sich erfolgreich gegen den Richterspruch zur Wehr; seit-
dem wurden immer wieder, wie seinerzeit bei der Fundteilung 
verabredet, Teile des Archivs nach Iran repatriiert.

Bei seinem Auftritt in New York hatte Pezeshkian eine ent-
sprechende Rede gehalten: Er hatte Irans Bereitschaft versi-
chert, den Nahen Osten nicht in Brand zu stecken und an einem 
nachhaltigen Frieden mitzuwirken. Sein Land wolle die »Waffen  
niederlegen«, wenn auch Israel dazu bereit sei. Und er hatte ein 
neues Kapitel der Geschichte mit der Weltgemeinschaft, insbe-
sondere den USA, in Aussicht gestellt. Danach hatte der Präsi-
dent – von den iranischen Staatsmedien sekundiert – ein Treffen 
mit der »iranischen Diaspora« abgehalten und sich zu Reformen 
im Land ermahnen lassen. Eine Geste, die für iranische Regime-
vertreter nicht gerade typisch ist. Sein konzilianter Ton, den man-
cher Kommentator gar als Charmeoffensive wertete, war gewiss 
mit dem an und für sich als Hardliner bekannten Revolutions-
führer und Obersten Rechtsgelehrten Ali Khamenei abgestimmt, 
auch wenn Pezeshkian eigene Akzente setzen konnte. Iran ver-
suchte einen neuen und zugleich bewährten Ansatz dessen, was 
Khamenei in einem Aufsatz aus dem Jahr 1971 selbst einmal als 
»strategische Geduld« bezeichnet hatte. Pezeshkians Verhalten 
war also wohl keineswegs das Ergebnis eines spontanen Sinnes-
wandels. Denn der Islamischen Republik stand an jenem Tag, als 
er mit dem Persepolis-Archiv nach Teheran zurückkehrte, das 
Wasser bis zum Hals.

Für das iranische Regime muss das Jahr 2024 einer Achterbahn-
fahrt geglichen haben. Seit Beginn des Gazakriegs am 7. Oktober 
2023 hatte es zahlreiche Einsätze im Machtkampf um den Nahen 
Osten unwiederbringlich verloren, einer davon war der Grund 
dafür, dass Pezeshkian – zur Überraschung vieler – überhaupt ins 
Amt gekommen war. Am frühen Nachmittag des 19. Mai war sein 
Vorgänger, Präsident Ebrahim Raisi, bei einem Flugunglück ums 

Auftakt am Tigris



14

Leben gekommen: Auf der Rückkehr von einem Protokollbesuch 
an der iranisch-aserbaidschanischen Grenze war Raisis Helikopter  
im dichten Nebel an einer Felsnase zerborsten.

Zwei Monate später, am 31. Juli, war im Herzen Teherans in 
einem Gästehaus des Außenministeriums der politische Anfüh-
rer der Hamas, Ismail Haniyeh, durch einen Sprengsatz ermor-
det worden: Vermutlich hatte Israel von einer Drohne oder einem 
ähnlichen Vehikel eine Rakete auf ihn abgefeuert. Auch mit die-
sem Ereignis war Pezeshkian schicksalhaft verbunden: Haniyeh 
hatte am Vortag an der Zeremonie zu seiner Amtseinführung 
teilgenommen.

Und wieder einige Wochen darauf, am 18. September, ver-
übten die Israelis nach heftigen Luftschlägen im Libanon einen 
präzedenzlosen Angriff auf das Kommunikationssystem der 
dort ansässigen schiitischen Hizbullah. Hunderte Pager, die in 
einer mehrmonatigen, eindrucksvollen Geheimdienstoperation 
mit Sprengstoff manipuliert worden waren, explodierten in den 
Händen, Hosentaschen und vor den Augen ihrer Besitzer: Die 
Attacke tötete 37 Menschen und verletzte oder verstümmelte 
mehr als 2000. Darüber hinaus versetzte sie die Bevölkerung des 
Libanon in Angst und Schrecken und sandte eine unmissver-
ständliche Botschaft nach Iran: Israel hatte die Hizbullah durch 
und durch infiltriert. Was würde die iranischen Streitkräfte und 
Revolutionsgardisten wohl erwarten?

Doch war das 2024 im israelisch-iranischen Konflikt beileibe 
noch nicht alles. Nachdem Israel bereits am 1. April einen Luft-
angriff auf ein iranisches Konsulatsgebäude in der syrischen 
Hauptstadt Damaskus ausgeführt hatte, hatte Iran in der Nacht 
vom 13. auf den 14. April Raketen, Marschflugkörper und Droh- 
nen in den israelischen Luftraum gefeuert. Zuvor hatte man die 
arabischen Staaten und die USA allerdings gewarnt und so den 
Israelis Zeit gegeben, sich vorzubereiten. Ein Großteil der Flug- 

Vorwort



15

körper war durch Israels Luftverteidigung abgefangen worden, 
auch Jordanien hatte sich am Abschuss der iranischen Raketen 
beteiligt.

Und jetzt Ende September sollte es noch schlimmer kommen, 
kaum dass Pezeshkian von der Woche bei der UN-Generalver-
sammlung nach Teheran zurückgekehrt war: Israel machte wahr, 
womit es immer gedroht hatte, und flog einen kombinierten 
Angriff auf das Hauptquartier von Hizbullah-Generalsekretär 
Hassan Nasrallah in der Dahieh, einem südlichen Stadtteil von  
Beirut.

Ich selbst befand mich damals weit entfernt und doch gewis-
sermaßen mitten im Geschehen: in der irakischen Hauptstadt 
Bagdad, wo ich mit einigen Freunden und Kollegen, darunter 
deutschen Verfassungsrechtlern, an einer Runde des Irakischen 
Nationalen Dialogs im Parlament teilnahm.

Im Irak gaben schiitische Parteien mit guten Beziehungen zu 
Iran den Ton an; einige mit der Hizbullah verbündete irakische 
Milizen waren in höchster Alarmbereitschaft, ebenso die Regie-
rung, die eine Ausweitung des Krieges auf irakisches Territorium 
fürchtete. Ein irakischer Bekannter mit besten Beziehungen zu 
den libanesischen Schiiten berichtete mir, Abu Hadi, so Nasral-
lahs Kampfname, habe den Angriff überlebt und werde bald zur 
Überraschung seiner Feinde von einem unbekannten Ort aus 
zu seiner Gefolgschaft sprechen. Doch deren Hoffnung erfüllte 
sich nicht.

Ich war erstaunt, zu sehen, wie stoisch diejenigen irakischen 
Parteien, die sich sonst stark mit der Widerstandsideologie Nas-
rallahs identifizierten, über den Angriff hinweggingen. In der 
Empfangshalle des Parlaments hing zwar ein großes Transpa-
rent, welches den Märtyrer würdigte. Die Abgeordneten gingen 
jedoch beinahe achtlos daran vorbei.

Auftakt am Tigris



16

Am Abend unserer geplanten Abreise am 1. Oktober gegen 
20 Uhr wurde der irakische Luftraum für Passagierflieger ge-
sperrt. Iran feuerte rund 200 Flugkörper auf Israel, gewisserma-
ßen über die Köpfe der Iraker hinweg. Deren Ministerpräsident 
Mohammed Schia al-Sudani, der im Hintergrund mit Amerika-
nern und Iranern verhandelt und sich erfolgreich bemüht hatte, 
die Milizen im Zaum zu halten, stellte unserer kleinen Delegation 
eine Propellermaschine der Luftwaffe zur Verfügung, die uns zu-
nächst nach Basra brachte. Von dort ging es auf dem Landweg 
weiter nach Kuwait.

Die in die Jahre gekommene achtsitzige Beechcraft King Air 
überfliegt den Unterlauf des Tigris und in einer knappen Stunde 
ein paar Jahrtausende nahöstlicher Geschichte. Sie steigt auf über 
den Vororten Bagdads, der »Stadt des Friedens«, wo im Mittel-
alter, dem »goldenen Zeitalter« des Islams, die Verschmelzung 
von Kulturen einen Zivilisationsschub zeitigte. Entlang der Route 
nach Südosten liegt Ktesiphon, die einstige Hauptstadt des Im-
periums der Sassaniden mit der Palastruine, die die Iraker Taq-e 
Kisra nennen: »Bogen des Chosrau«. Etwas weiter südlich be-
findet sich Al-Kut, wo die Osmanen 1916 ein britisches Expedi-
tionsheer umzingelten und dem Empire eine seiner schwersten 
Niederlagen des Ersten Weltkriegs zufügten.

Wir überfliegen das sumerische Lagasch, im 3. Jahrtausend v. Chr.  
einer der ersten Stadtstaaten der Geschichte menschlicher Zivi-
lisation, und die Marschen – eine aus scheinbar endlosen Schilf-
wiesen und Wasserläufen bestehende Urlandschaft und der 
Legende nach ein Relikt des Gartens Eden, aus dem Gott die 
Menschen verstieß, weil sie sich seiner vollkommenen Schöp-
fung als nicht würdig erwiesen hatten. Als brauchte es dafür einen 
Beweis, werden ihre Ränder von den Ölbohrtürmen gesäumt, 
über denen jährlich Millionen Kubikmeter ausströmendes Erdgas  

Vorwort



17

abgefackelt werden, während die Bevölkerung an den Umwelt-
schäden leidet und oft nicht einmal genügend elektrischen Strom 
hat, um ihren Alltag zu bestreiten.

Unter uns vereinen sich Euphrat und Tigris, jene beiden 
Ströme, die Mesopotamien seinen Namen gaben (auf Arabisch: 
bilad al-rafidain), zum Schatt al-Arab, der sich und sein vergif-
tetes Wasser durch ödes, versalztes Land zum Persischen Golf 
schleppt, als wollte er sich selbst zu Grabe tragen.

An seinen Ufern liegen die Schlachtfelder eines der abscheu-
lichsten Kriege der Moderne. Iraks Diktator Saddam Hussein 
hatte ihn begonnen, sein iranischer Gegenspieler Ayatollah Kho-
meini, dankbar angenommen. Saddam setzte international ge-
ächtetes Giftgas ein, das er unter anderem mit deutscher Labor-
technik hatte herstellen lassen. Khomeini seinerseits schickte 
Heerscharen von Kindern vor die Stellungen irakischer Maschi-
nengewehre – mit einem Plastikschlüssel um den Hals und dem 
Versprechen, dass ihnen zwar ein kurzes Leben auf Erden, da- 
für aber ein langes im Paradies der Märtyrer beschieden sei. Als 
nach acht Jahren 1988 der Waffenstillstand unterzeichnet wurde – 
das Ergebnis entsprach der Ausgangslage vor dem Krieg –, sah 
Khomeini darin keinen Grund zur Freude: Es sei schlimmer für 
ihn, als einen Becher Gift zu trinken, ließ er seine Landsleute wis-
sen. Dabei habe er doch bis zum »letzten Tropfen« seines Blutes 
kämpfen wollen. Dabei vergaß er, dass es nicht sein Blut war, das 
am Schatt al-Arab geflossen war, sondern das vieler Tausender 
anderer Menschen.

Der Krieg war vorbei, die Ängste, Schäden und Traumata aber 
blieben. Sie wirken bis heute, doch scheint es, dass die Bevölke-
rungen der beiden Länder – gemessen am Ausmaß der erfahre-
nen Gewalt  – sehr schnell wieder zur Tagesordnung übergin-
gen. Als hätten sie verstanden, dass der Krieg ihren jeweiligen 
Herrschern zur Festigung und Vergrößerung ihrer Macht dienen  

Auftakt am Tigris



18

sollte, aber nicht in einer tiefen Feindschaft beider Völker be-
gründet war.

Bei allen Berichten über Kriege und Gewalt im Nahen Osten 
tritt die Fähigkeit seiner Bewohner in den Hintergrund, Schre-
cken hinter sich zu lassen, sich in Widersprüchen einzurichten 
und pragmatische Lösungen zu finden. Neugierig für das Fremde 
zu sein, alert und aufmerksam für das, was um sie herum geschieht.

Beim Anflug auf den Militärflughafen von Basra denke ich an 
die Widersprüche, die die Geschichte des Nahen Ostens so viel-
schichtig und faszinierend machen und so manchen – einschließ-
lich der Akteure selbst – buchstäblich in den Wahnsinn treiben. 
Da ist die Vielzahl der Mächte, die es unmöglich machen, den 
Nahen Osten nur aus der geopolitischen Vogelperspektive zu 
betrachten. In dieser Region, die an den strategischen und wirt-
schaftlichen Nahtstellen des Globus liegt, sind lokale und glo-
bale Fragen sehr eng miteinander verwoben. Weltmächte betrei-
ben im Nahen Osten Lokalpolitik, lokale Stämme, Familien und 
charismatische Anführer Geopolitik. Heftige Gewalt, Fanatis-
mus und Kompromisslosigkeit begegnen einer Kultur der Rän-
kespiele, geheimer Absprachen und geradezu tabuloser Diploma-
tie. Wer überleben, vor allem aber wer politische Macht ausüben 
will, muss seine Investitionen »hedgen« (also »absichern«) kön-
nen und einen Plan B zur Hand haben, um manchmal mit völlig 
gegensätzlichen Methoden auf dasselbe Ziel zuzusteuern. Das 
macht es mitunter so schwer, das politische Handeln der Akteure 
zu entschlüsseln.

Die Tontafeln des Persepolis-Archivs, das Irans Präsident  
Pezeshkian aus New York mit in die Heimat brachte, sind ein gu-
tes Bild dafür: Eine einzelne Tontafel mag eine hübsche Trophäe 
sein, die darüber hinaus noch etwas über sich selbst erzählt. So 
wie eine einzelne Nachricht, eine Begegnung, ein Einblick ins  

Vorwort



19

Geschehen dem Beobachter der Politik im Nahen Osten das Ge-
fühl vermitteln kann, er habe etwas verstanden. Eine Sammlung 
mehrerer Tafeln verleitet zu der trügerischen Annahme, man habe 
viele Beispiele, die Gemeinsamkeiten aufweisen, und damit das 
Prinzip verstanden. Übertragen auf die Analyse des Geschehens 
im Nahen Osten heißt das, man tritt ein in die Phase gefährlichen 
Halbwissens, das Journalisten, Diplomaten und Politiker zu fal-
scher Gewissheit und mitunter folgenschweren Fehleinschätzun-
gen verleitet. Je mehr Teile man aber zusammenfügt, desto mehr 
Fragen ergeben sich und desto mehr ist man darauf angewiesen, 
mit anderen zu kooperieren, da niemand allein den Überblick 
behalten kann.

Das Palastarchiv des Perserkönigs Darius, das wie kaum ein 
anderer archäologischer Schatz des Altertums zum Gegenstand 
eines aktuellen politischen Konflikts wurde, ist eine unerschöpf-
liche Quelle, gleichwohl eine, die es ihren heutigen Lesern nicht 
gerade einfach macht, weil sie sich gar nicht an sie richtet. So do-
miniert bis auf Weiteres die Erzählung, welche die Feinde der al-
ten Perser hinterlassen haben. Und so verhält es sich auch heute 
oft in unseren Debatten zum Nahen Osten: Es ist leicht, über 
diejenigen, über die man wenig weiß, Unsinn zu verbreiten und 
damit die Beweislast dergestalt umzukehren, dass andere diesen 
Unfug erst durch mühsam zusammengetragene Fakten wider- 
legen müssen.

Auftakt am Tigris



21

1 
 

KRIEG UND FRIEDEN IM ALTEN ORIENT 
ODER: WARUM VERHANDELN, WENN MAN 

SEINEN FEIND VERNICHTEN KANN?

Am 24. September 1970 feierte der Generalsekretär der Verein-
ten Nationen in New York die Enthüllung eines erstaunlichen 
Objekts: des überlebensgroßen Replikats einer in Akkadisch ver-
fassten Tontafel, auf der sich der erste bekannte völkerrechtliche 
Vertrag befinden soll.

Pharao Ramses II. von Ägypten und Hattusili III., Groß- 
könig der Hethiter, gelobten darin, »guten Frieden und gute Brü-
derschaft zwischen dem Lande Ägypten und dem Lande Hatti 
für immer zu stiften!« Die beiden mächtigen First Ladys, Ne-
fertari von Ägypten und Puduhepa die Hethiterin, verbanden 
sich daraufhin in einer Brieffreundschaft: »Dir, meiner Schwester, 
möge es gut gehen, Deinem Lande möge es gut gehen«, heißt es 
auf einer Keilschrift-Postkarte vom Nil, die man in hethitischen 
Archiven fand.1

Zwei Könige, die größten ihrer Zeit, fassten nach jahrelan-
gen Kriegen den Entschluss, Brüder zu sein. Ihre Völker sollten 
fortan in Frieden leben, nie wieder würde ein Staat den anderen 
attackieren: eine schöne Geschichte vom Frieden, die allerdings 
auch eine andere, realpolitische Seite hat.

Bis zu dem Vertrag, der wohl im Jahr 1259 v. Chr. abgeschlos-
sen wurde, hatten die beiden Reiche in ihrer Rivalität um die Vor-
herrschaft im östlichen Mittelmeerraum verlustreiche Kämpfe 



22

ausgetragen. Im Gegensatz zu seinem jüngeren Gegenüber, des-
sen Herrschaft sich in erster Linie über einen Großteil der heuti-
gen Türkei und Gebiete Nordsyriens erstreckte, konnte Ramses 
sich noch anschaulich an seine letzte epochale Niederlage gegen 
Hattusilis Bruder und Vorvorgänger auf dem Thron erinnern. 
Bei der Schlacht von Kadesch in Syrien 1274 v. Chr., der größten 
und berühmtesten der Geschichte des Alten Orients, hatte Ram-
ses, der durch seine imposanten Statuen und biblische Legenden 
bis heute bekannte »starke Stier« und »Geliebte des Amun«, 
nur knapp die eigene Haut gerettet. Auch wenn er das Gemetzel  
später propagandistisch als großen Sieg darstellen ließ.

Und da sollten die beiden Könige sich nun eines Besseren be-
sonnen haben. Angesichts von so großer Symbolik und romanti-
scher Verklärung rief der ägyptisch-hethitische Friedensvertrag 
natürlich Kritiker auf den Plan. Denn wie es in der Geschichte 
der Diplomatie später häufig vorkommen würde, liegen verschie-
dene Textfassungen auch dieses Paktes vor, und das nur in Frag-
menten: eine oder zwei in ägyptischen Hieroglyphen und eine 
auf einer Keilschrifttafel, welche 1906 im anatolischen Boğazköy, 
dem Ort der einstigen hethitischen Hauptstadt Hattusa, gefun-
den wurde – verfasst in Akkadisch, der in jener Zeit im Alten 
Orient gebräuchlichen Diplomatensprache. (Ein Fragment des 
Textes lagert in den Staatlichen Museen zu Berlin.)

Ob die ägyptische und die hethitische Fassung aufeinander Be-
zug nehmen, welche zuerst da war oder ob sich beide auf ein an-
deres, verschollenes Original beziehen, darüber streitet die For-
schung bis heute.

In einer Welt, in der sich das Selbstbild von Königen auf den 
ersten Blick vor allem in Reliefs ausdrückt, auf denen sie – dreimal 
so groß wie alle anderen – ihre Feinde erschlagen und auf de-
ren Köpfen stehen, mag es nicht selbstverständlich sein, dass sich 
zwei von ihnen auf einmal auf gleicher Augenhöhe als »Brüder«  

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 



23

akzeptieren. Gleichwohl gibt das »Kleingedruckte« eine Ahnung 
davon, was anstelle von spontanem Pazifismus das wahre Motiv 
der beiden Vertragspartner gewesen sein könnte. Sie sichern sich 
gegenseitig unter anderem Militärhilfe zu, wenn einer von einer 
dritten Partei angegriffen werden sollte. Sie versprechen einan-
der, dass sie niemandem Asyl gewähren, der versucht hat, gegen 
den jeweils anderen zu putschen – also eine Art Auslieferungs-
abkommen. Dafür gab es gute Gründe. Insbesondere auf der 
hethitischen Seite war die Gefahr von Palastrevolten real; der 
Pharao wiederum hatte mit aufmüpfigen Stämmen und Völkern 
in Nordafrika zu kämpfen. Und beide Reiche fühlten sich durch 
die immer mächtiger und selbstbewusster auftretenden Assyrer 
aus Mesopotamien herausgefordert.

Inwiefern der Sprache des Paktes schon so etwas wie ein 
»Staatsvertrag« zu entnehmen ist, also ein Abkommen, das sich 
nicht nur auf die jeweilige Person des Königs bezog, sondern da-
rüber hinaus gültig bleiben sollte, ist ein weiteres Problem der 
Rechtsgeschichte. Alles in allem hielt die Vereinbarung, wenn-
gleich sie irgendwann dadurch obsolet wurde, dass das Hethi-
terreich Anfang des 12. Jahrhunderts v. Chr. zerfiel und sich auch 
Ägypten durch eine Verkettung weltpolitischer und klimatischer 
Veränderungen aus dem syrolevantinischen Raum zurückziehen 
musste.

Das Dokument und die Diskussion darum zeigen gleichwohl 
exemplarisch eines: Frieden und Diplomatie können zusam-
menhängen, aber sie sind eben nicht dasselbe. Diplomatie mag 
manchmal dem Frieden dienen, sofern sie als nicht gewaltsame 
Methode zur Beilegung von Konflikten angesehen wird (man 
kann Frieden ja auch dadurch herstellen, dass man den Geg-
ner besiegt oder vernichtet). Oftmals dient Diplomatie jedoch 
der Bildung von Allianzen, um strategische oder taktische Vor-
teile gegenüber Dritten zu gewinnen und gegen diese besser und  

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 



24

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 

erfolgreicher zuzuschlagen. Die Gleichsetzung von Frieden und 
Diplomatie hat nicht nur in der Geschichte des Nahen Ostens 
großen Schaden angerichtet; sie tut es bis heute.

Als der türkische Außenminister Ihsan Sabri Çağlayangil im 
Jahr 1970 in New York dem UN-Generalsekretär U Thant die  
Replik des ägyptisch-hethitischen Friedensvertrags überreichte, 
geschah dies sicher nicht aus Freude an der Archäologie: Die 
türkische Republik war in jener Zeit in den militärischen Kon-
flikt um Zypern verwickelt, wo eine türkischsprachige Minder-
heit lebt. Ankara suchte internationale Legitimität und die Nähe 
zu den USA. Während seiner beiden Amtszeiten als Außenminis-
ter trieb Çağlayangil einerseits die Annäherung an die USA, ande-
rerseits den Abbau der Spannungen mit dem Ostblock voran; die 
Türkei hatte als einziges NATO-Mitglied eine direkte Landgrenze 
zur Sowjetunion. Und als Nachfolgestaat des hethitischen Impe-
riums, so ließ sich die Botschaft des Geschenks an die UNO deu-
ten, verstand die Türkei etwas vom Krieg, aber auch vom Frieden.

Immerhin: Die Geste fand einen prominenten Nachahmer in 
Gestalt eines nahöstlichen Herrschers, der weitaus größere his-
torische Ansprüche als die Türken anmeldete. Ein Jahr später 
vermachte Schah Mohammad Reza Pahlavi von Iran der Welt-
gemeinschaft eine Kopie des berühmten sogenannten Kyros- 
Zylinders. Anlass war die 2500-Jahr-Feier Irans; der Schah sah sich 
als Nachfolger des altorientalischen achämenidischen Herrschers 
Kyros II., mit dessen Geist er vor laufenden Kameras und zahl- 
reichen internationalen Jetset-Gästen auch Zwiesprache hielt. 
Während sich die westlichen Verbündeten über das Verhalten 
und den Rückhalt Seiner Majestät im geopolitisch heiklen Iran 
sorgten, beauftragte dieser seine stets benachteiligte, aber für poli-
tische Aufgaben geeignete Zwillingsschwester Ashraf, den Ver-
einten Nationen das prächtige Artefakt aus dem Jahr 538 v. Chr.  
zu überbringen.



25

Im Kyros-Zylinder preist sich der antike persische Eroberer 
dafür, dass er Babylon seinerzeit nahezu kampflos erobert, die 
göttliche Ordnung wiederhergestellt und die Frevler zur Verant-
wortung gezogen habe. Kyros gestattete den Völkern des Alten 
Orients auch, die Kultstätten instand zu setzen, welche die Ba-
bylonier zerstört hatten (insbesondere in der hebräischen Bibel 
gilt Kyros daher als der Herrscher, der den Neubau des Tempels 
von Jerusalem und die Rückkehr der Juden aus dem Exil er-
möglichte). Stets bemüht, der Weltgemeinschaft, vor allem der 
westlichen, die historische Bedeutung Irans zu vergegenwärtigen 
und Kritik an seiner Herrschaft zum Verstummen zu bringen, 
ließ Schah Mohammad Reza erklären, dass es sich beim Zylinder 
des Kyros um die »erste Deklaration der Menschenrechte« über-
haupt handele – ein Unsinn, der seitdem gleichwohl tausendfach 
wiederholt wurde.

Der ägyptisch-hethitische Vertrag und der Kyros-Zylinder sind 
zwei der berühmtesten Beispiele dafür, wie im Alten Orient eine 
Art internationale Ordnung errichtet wurde. Allerdings gibt es 
weit ältere schriftliche Zeugnisse von dortigen Friedensvereinba-
rungen. Um das Jahr 2350 v. Chr. schlossen die bronzezeitlichen, 
im nördlichen Syrien gelegenen Stadtstaaten Ebla und Abarsal 
einen Vertrag. Auf einer Tontafel hielt man fest, wo die Grenzen 
zwischen beiden verliefen, welche Waren zwischen ihnen gehan-
delt wurden und auf welche Rechte sich Kaufleute im Grenz-
verkehr berufen konnten. Dem Abkommen war allerdings ein 
Krieg vorausgegangen, den Abarsal verloren hatte. Man schloss 
also keinen Frieden aus Brüderlichkeit, sondern um ein Vasallen-
verhältnis zu bestimmen. Ähnlich verhält es sich bei einem Ver-
trag zwischen dem König von Akkad, Naram-Sin (auch Naram-
Su'en), und einem nicht namentlich bekannten Herrscher aus 
dem westiranischen Awan, der sich auf eine in ihrem Kern später 
berühmt gewordene Formel verpflichten musste: »Der Feind des 

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 



26

Naram-Sin ist mein Feind, der Freund des Naram-Sin ist mein 
Freund.«2 Laut dem Pariser Louvre handelt es sich bei dieser 
Tontafel aus dem Jahr 2250 v. Chr. um eines der ältesten diplo-
matischen Dokumente der Welt.

Unter den Hunderttausenden schriftlichen Quellen des Alten 
Orients, die im Laufe der letzten zwei Jahrhunderte entdeckt und 
erforscht wurden, finden sich Verwaltungsakten, Steuererklärun-
gen, Gebete und erotische Korrespondenzen. Friedensverträge 
allerdings stellen die Ausnahme dar, und viel mehr als die hier 
skizzierten sind tatsächlich bisher nicht bekannt. Vermutlich 
dachte der Mensch des Alten Orients viel über den Krieg nach. 
Aber befasste er sich auch mit dem Frieden?

Womöglich unterschied er sich diesbezüglich nicht von seinen 
Nachfahren der heutigen Zeit. Stellt man sich vor, dass in 2000 
Jahren Archäologen die Welt des 21. Jahrhunderts anhand von 
versunkenen Akten, Büchern, Zeitungen und Festplatten rekons-
truieren werden, so werden sie auf viele Nachrichten über Kriege 
und Gewalt stoßen und den Eindruck gewinnen, dass wir – die 
zukünftigen Menschen von einst – in einer besonders gewalt- 
tätigen Welt lebten und dem Krieg eine viel größere Bedeutung 
beimaßen als dem Frieden.

Gewalt ist newsworthy, sie verdient Aufmerksamkeit. Nach 
einer gewissen Epoche der Zurückhaltung scheint es auch heute 
wieder salonfähig, dass sich Staatschefs nicht nur mit ihrer Fä-
higkeit rühmen, Frieden und Ordnung zu verbreiten, sondern 
auch damit, dass sie brutale Gewalt ausüben können, und legi-
timiert sind, dies zu tun. »Assur, der Vater der Götter, gab mir 
die Macht, Städte zu zerstören und sie neu zu besiedeln (…). 
Nergal, der mächtigste der Götter, gab mir als Gabe die Grim-
migkeit, die Pracht und den Schrecken«, so beschreibt der neu-
assyrische Herrscher Asarhaddon in einer Inschrift die Insignien 
seiner Macht.3 (Abgesehen davon, dass sich US-Präsident Donald 

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 



27

J. Trump für gewöhnlich weniger kultiviert ausdrückt, würde es 
heute niemanden mehr schockieren, wenn er einen Tweet mit 
diesem Wortlaut absetzte, um Iran, den Palästinensern im Gaza-
streifen oder der heimischen Demokratischen Partei zu drohen.)

Der griechische Philosoph Heraklit von Ephesus nannte den 
Krieg »Vater aller Dinge«. Er mache »die einen zu Göttern, 
die andern zu Menschen, die einen zu Sklaven, die andern zu 
Freien«. So zumindest überliefert es der Kirchenvater Hyppolit 
von Rom.4 Dieser Satz des Heraklit wurde und wird immer wie-
der aus dem Kontext gerissen zitiert – oft von Apologeten des 
Krieges, die militärische Gewalt als eine Art Normalzustand des 
menschlichen Seins verklären wollen. Die Bedeutung des von 
Heraklit verwandten griechischen Wortes polemos ist allerdings 
nicht nur als bewaffneter Kampf zwischen Armeen zu verstehen, 
sondern metaphysisch auch als Konflikt, Widerstreit der Dinge. 
Und wer Heraklits Worte als Legitimation des Tötens deuten 
möchte, sollte sich vergegenwärtigen, dass der Philosoph insge-
samt gern in Metaphern wie dieser spricht: »Die Zeit ist ein spie-
lender Knabe, der die Brettsteine hin und her setzt.«

Aber was verstand der Mensch des Alten Orients wohl unter 
»Frieden«? Das akkadische Wort für Frieden ist identisch mit dem 
für Sicherheit und Wohlergehen (šulmu). Akkadisch war die Nach-
folgesprache des Sumerischen, einer der ältesten Schriftsprachen 
der Menschheit. Das Verb šalâmu (unversehrt sein) taucht unter 
anderem im Gilgamesch-Epos und den »Amarna-Briefen« aus 
dem Palastarchiv des Pharaos Echnaton auf, der während seiner  
Regierungszeit in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts v. Chr. 
mit seinen Vasallen und Nachbarn im Vorderen Orient eine um-
fassende Korrespondenz führte. Nicht zufällig entspricht šalâmu 
phonetisch, aber auch in der Bedeutung dem hebräischen shalom 
und dem arabischen salam. Im Neuassyrischen, welches in der 
ersten Hälfte des 1. Jahrtausends v. Chr. verwendet wurde, steht 

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 



28

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 

salamu für »Allianzen schmieden, friedlich stimmen, sich ver- 
söhnen« und pašhu für »friedlich sein«.5

Das Ägyptische kennt hotep, woraus sich der allgemeine Zu-
stand von Frieden, Zufriedenheit oder Ausgeglichenheit ab-
leiten kann, der auch in den Namen prominenter Pharaonen 
vorkommt – etwa Amenhotep, wie gleich vier Herrscher der 18. Dy- 
nastie hießen (im Deutschen benutzt man zumeist die aus den 
griechischen Quellen überlieferte Variante Amenophis). Auch 
die Verben für »etwas beilegen« und »jemanden friedlich oder 
günstig stimmen« leiten sich aus dieser Wortwurzel ab. Neben ho-
tep kannten die alten Ägypter maat, den Zustand der kosmischen 
Ordnung, den herbeizuführen (oder wiederherzustellen) das Ziel 
einer guten und gerechten Regierungsführung war. Die Hiero- 
glyphe für hotep zeigt einen Stuhl, einen Laib Brot und einen  
Altar. Was braucht man sonst für den inneren Frieden?

Im Avesta, der heiligen Schriftensammlung des Zoroastris-
mus und einer der Hauptquellen für das Mittelpersische sowie 
die religiösen Vorstellungen des antiken Iran, ist von axshti die 
Rede, womit sowohl ein friedlicher Zustand als auch ein Frie-
densschluss gemeint sein kann. Hier ist man unserem aus dem alt-
hochdeutschen fridu hervorgegangenen Begriff inhaltlich schon 
deutlich näher, vor allem was seine Ambivalenz betrifft.

Dass der universelle Friede und der Friedensvertrag nicht ein 
und dasselbe sind, muss hin und wieder deutlich gemacht wer-
den. Andererseits: Wenn kurzfristige Abkommen keine Divi-
dende bringen, also nicht einmal eine Ahnung von jenem Zu-
stand der Glückseligkeit vermitteln, sind sie unnütz. Mit dem 
Frieden ist es, um es mit den Worten des französischen Autors 
Michel Audiard zu sagen, wie mit der Heiligen Jungfrau bei den 
Christen: Wenn er nicht ab und zu in Erscheinung tritt, stellt sich 
der Zweifel daran ein, ob er wirklich existiert.6

Die arabische Sprache schließlich nuanciert zwischen drei  



29

Persische Propaganda

Arten des Friedens: salam, ein universeller oder auch individu-
eller Zustand der Unversehrtheit, silm, die Eintracht unter den 
Menschen, und sulh, womit ein aktiver Friedensschluss gemeint 
sein kann. Salam ist das Gegenteil von Chaos und Gewalt, sulh 
das Gegenteil von Krieg, weil es sich stets auf das Verhältnis 
zweier oder mehrerer Parteien bezieht.

Als die muslimischen Araber im Jahr 635 Damaskus erober-
ten, eine der größten Städte der damaligen Zeit, taten sie dies 
der Legende nach auf zweierlei Weise: Ein Teil wurde 'anwatan, 
durch Gewaltanwendung, unterworfen, der andere sulhan, durch 
Vertragsschluss, weil die Verteidiger sich ergaben. Ob diese Ge-
schichte sich so tatsächlich zugetragen hatte, schien den späteren 
Denkern des islamischen Rechts zweitrangig. Viel wichtiger war 
das völkerrechtliche Exempel: Man konnte sich den Kalifen so 
oder so unterwerfen und wusste, welche Konsequenzen man je-
weils zu erwarten hatte. Die vertragliche Übergabe wurde so ge-
wissermaßen incentiviert. Beide, Krieg und Frieden, hatten durch 
die Epochen hindurch eine ideologische und eine propagandis-
tische Bedeutung, und kaum eine politische Kultur nutzte diese 
so vollkommen wie die iranische, welche den islamischen Erobe-
rungen vorausgegangen war.

Persische Propaganda oder: Der Schah hat immer recht

Im Jahr 211 erhob sich in der Region Persis im heutigen Iran ein 
Heerführer und Vasall des Partherreiches. Sein Name sollte zum 
Programm der durch ihn gegründeten Dynastie werden: Arda-
schir stammt vom altpersischen arthakhshatra ab und lässt sich 
als »rechte Lehre« übersetzen.

Ardaschir stellte sich damit nicht nur in die Tradition der per-
sischen Großkönige des Achämenidenreiches, von denen einige 



30

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 

diesen Namen trugen (griechisch: Artaxerxes). Die Nachfahren 
Ardaschirs, bekannt als Sassaniden, errichteten und beherrsch-
ten das letzte spätantike Imperium des Orients. Es reichte von 
den Steppen Zentralasiens bis an das Mittelmeer – zeitweilig so-
gar vom Kaukasus bis zum Süden der Arabischen Halbinsel. Die 
rechte oder reine Lehre der Sassaniden war der Zoroastrismus, 
eine Weltanschauung, die auf den mythischen Propheten Zara-
thustra (Zardascht) zurückging und als eine der ersten quasi-
monotheistischen Religionen betrachtet werden kann.

Zwar kannte der Zoroastrismus, wie ihn die alten Perser pro-
pagierten, auch andere Gottheiten, aber nur eine universelle, 
mächtigste und allumfassende: Ahuramazda. Diese Gottesvor-
stellung unterschied sich wesentlich von denen der meisten Kul-
turen des Vorderen Orients, etwa der Sumerer, Assyrer oder Ba-
bylonier, in deren Pantheon auch den höchsten Göttern Grenzen 
gesetzt waren. Ahuramazda hingegen kannte alles, wusste alles 
und war überall zugleich.

Viel spricht dafür, dass das jüdische und das christliche Bild 
eines Gottes, der alles hört, alles sieht und überall eingreifen kann, 
also eine transzendente, höchste Macht ist, von dem Ahuramaz- 
das beeinflusst wurde. Wie die Götter der griechischen Antike 
waren ihre Counterparts im Alten Orient nicht frei von Regun-
gen, Leidenschaften und Eifersüchteleien – man musste sie gütig 
stimmen. Ahuramazda hingegen war absolut gerecht, vollkom-
men und nicht, wie die anderen Götter, Figur einer unterhaltsa-
men menschlichen Mythologie. Von einem solchen Gott machte 
man sich auch kein Abbild, wovon eine eher abstrakte Vorstel-
lung Ahuramazdas zeugte.

Auf einigen Felsreliefs der Sassanidenzeit sieht man zwar – 
womöglich – Verkörperungen des Gottes in menschlicher Ge-
stalt. In Tempeln und Kultstätten aber verehrte man Ahuramaz-
das Ordnung in Form einer anderen, absoluten Substanz: des 



31

Persische Propaganda

Feuers, das jede Materie verzehren kann und selbst nicht aus  
Materie besteht. Feuertempel waren und sind bis heute das  
Erkennungszeichen der zoroastrischen Religion.

Ahuramazda verkörperte Ordnung, Wahrheit und Frieden. 
Und es oblag dem König als Vertreter der reinen Lehre, in die-
sem Fall dem Schah der Sassaniden, diese aufrechtzuerhalten.

Die auf dem Zoroastrismus aufbauende Staatsideologie war 
eine dualistische: Sie teilte die Welt buchstäblich in Gut und Böse 
ein. Schwarz gegen Weiß, Licht gegen Dunkel, Wahrheit gegen 
Lüge. In diesem letzten Gegensatz verbarg sich der eigentliche 
politische Zündstoff der sassanidischen Staatsideologie: Wenn 
der König der Verteidiger der Wahrheit war, so waren seine Geg-
ner Sachwalter der Lüge, drug (das alte Wort ist verwandt mit 
dem deutschen »Trug« und erinnert daran, dass das Persische 
eine indogermanische Sprache ist).

Schon der dritte Großkönig des persischen Imperiums, Da-
rius I., ein Militär, der sich mutmaßlich 522 v. Chr. an die Macht 
geputscht hatte und dem Achämenidenreich eine glanzvolle Ära 
bescherte, setzte diesen Ton. Ein in schwindelnder Höhe von 
hundert Metern prangendes Relief in einer Felswand im Nord-
westen Irans zeigt Darius als Meister der Propaganda. In der 
nach ihrem Ort benannten Behistun-Inschrift schildert er, wie 
er als angeblicher Nachkomme des Reichsgründers Kyros gegen 
einen ominösen Magier namens Gaumata kämpfte, der sich  
eine falsche Identität als »König der Könige« angeeignet hatte. 
Darius lobt sich selbst dafür, dass er eine ganze Armee von Schar-
latanen zur Strecke brachte. »Deswegen standen Ahuramazdah, 
der Gott der Iraner, sowie die anderen Götter mir bei, weil ich 
nicht treulos war, kein Lügenknecht und kein Frevler – weder 
ich noch meine Sippe.«7

So lässt es Darius die Nachwelt wissen. Den moralisch-ideo-
logischen Anspruch der Perser übernahmen die Sassaniden, die 



32

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 

es – vermutlich – mit den Achämeniden hielten wie die Könige 
Frankreichs mit Karl dem Großen: Sie sahen sich als Erben des 
ersten Weltreichs der Geschichte, einer Epoche, in welcher die 
Herrschaft vollkommen war und die Untertanen friedlich mit- 
einander lebten.

Gleich, wie er seiner Natur nach ausgesehen haben mag, war 
der Monarch der Sassanidenzeit von Amts wegen schön. Als sha-
hinshah, »König der Könige«, hatte er den prächtigsten Bart, trug 
den kostbarsten Schmuck, bewährte sich als größter Kämpfer 
und Jäger. Auch hatte er den größten Appetit und war vor allem 
trinkfest. Wenn der sassanidische Schah im Suff etwas beschlos-
sen hatte, so gehörte es zum höfischen Protokoll, dass man ihm 
den Sachverhalt noch einmal im nüchternen Zustand zur Revi-
sion vorlegte. So weit, so menschlich.

Etwas aber unterschied ihn ganz grundsätzlich von seinen Ge-
nerälen und der Aristokratie, das ihm nicht nur Schönheit, son-
dern Majestät, Weisheit und großen Mut verlieh. Glanz kam auf 
ihn in Form eines Lichtwesens, das aus dem Wasser aufstieg und 
sich auf dem König niederließ: Farr konnte sich verschiedentlich 
manifestieren – als Schatten des Adlers, in Gestalt weißer Falken 
oder eines Widders und als leuchtende Aureole auf dem könig-
lichen Haupt, wie man sie – ähnlich einem Nimbus oder Heili-
genschein – auf sassanidischen Felsreliefs findet.

Wer farr besitzt, hat nicht nur Superkräfte, sondern wird auch 
von wundersamen Tieren eskortiert. Davon berichtet das Buch 
der Könige (Shahnameh) des Dichters Ferdowsi, der zwar in isla-
mischer Zeit schrieb, aber detaillierte Einblicke in die Kultur und 
Mythologie der Sassaniden gibt. Der mit farr gesegnete persische 
Held Rostam etwa reitet auf einem Pferd, das denken kann – Vor-
bild des Reittieres Buraq, mit welchem der Prophet Mohammed 
seinerzeit in einer einzigen Nacht von Mekka nach Jerusalem und 
wieder zurück reiste.



33

Persische Propaganda

Dank seines Lichtgeistes, der wie eine Art Schutzengel wirkt, 
vermag der König auch durch Feuer zu gehen, ohne dass es ihn 
verbrennt, was ihm bei seiner Amtsführung als Hohepriester im 
Feuertempel an besonderen Feiertagen natürlich nützlich ist. 
Zudem kann der König die Gedanken anderer erraten, Zauber 
vereiteln und Lüge entlarven. Vernachlässigt er aber seine mo-
ralischen und herrschaftlichen Pflichten, kann er sein farr auch 
wieder verlieren. Das mag auf den ersten Blick als Widerspruch 
erscheinen, da ein Unfehlbarer ja keine Fehler machen kann. 
Aber darin lagen gewissermaßen die checks and balances des sas-
sanidischen Staates. Ein König, der wegen seines Hochmuts vom 
farr verlassen wurde, verlor seine Immunität.8 Er durfte sogar ab-
gesetzt werden – eine Pflicht und ein Privileg, das der Priester-
schaft vorbehalten war.

Zu den Verfehlungen, die sich ein Schah zuschulden kommen 
lassen konnte, gehörte auch die übermäßige Milde gegenüber 
Straftätern oder anderen Religionsgemeinschaften – zwar sollte 
man diese tolerieren, aber zugleich dafür sorgen, dass sie sich 
nicht vom ihnen zugewiesenen Platz in der Rangordnung weg-
bewegten. Der König der Sassanidenzeit verkörperte also ein 
Ordnungsprinzip. Seine Aufgabe war die Aufrechterhaltung des 
Kultus, aus dem sich seine Legitimation selbst ableitete. Tat der 
König seine Arbeit, herrschten Ruhe und Frieden im Land. Ver-
nachlässigte er sie, stellten sich Aufruhr, Landplagen und Dürre- 
katastrophen ein. 

Chosrau II. war einer der letzten und zugleich bedeutends-
ten Schahs der Sassaniden, der den Beinamen parviz (»Sieger«) 
trug. Zu seinen Titeln zählte pedram-e shahr, was sich mit »Ver-
breiter des Friedens« oder »Befrieder des Landes« übersetzen 
lässt. Mit besagter Befriedung hatten die Sassaniden alle Hände 
voll zu tun. Und eine Methode, auf die sie sich dabei verstanden, 
war der Krieg.



34

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 

Im Osten, in den Steppen Zentralasiens und dem heutigen 
Grenzgebiet zwischen Afghanistan und Pakistan, führten sie im 
3. Jahrhundert insgesamt drei große Kriege gegen das Kuschan-
Reich, das von einst aus China eingewanderten Nomadenstäm-
men gegründet worden war.

Im 5. Jahrhundert kämpften die Sassaniden gegen die »weißen 
Hunnen«, auch Hephtaliten genannte kriegerische Reiterstämme, 
die bis ans Kaspische Meer vorrückten. Im Jahr 484 verlor Schah 
Peroz I. seinen göttlichen farr, so scheint es, denn er zog angeb-
lich gegen den Rat seiner Paladine in die Schlacht, nachdem er 
einen mit den Kriegern aus Zentralasien geschlossenen Waffen-
stillstand verletzt hatte und hochmütig die Demarkationslinie ver-
schob. Dem Chronisten Al-Tabari zufolge versetzte Peroz den 
Turm, der die Grenze zwischen seinem Machtbereich und dem 
der Hephtaliten markieren sollte, mithilfe von Kriegselefanten 
und marschierte hinterher. Doch der Gegner hatte einen Gra-
ben ausheben lassen und diesen mit Gestrüpp bedeckt. Peroz 
und seine Truppen fielen hinein und wurden niedergemetzelt.

Immer wieder intervenierten die Sassaniden auch im Kaukasus,  
in Armenien und Iberien (heute Georgien), wo Aufstände und 
Erbfolgekonflikte zwischen den Vasallen die Macht des Schahs 
infrage stellten.

Gleich zweimal entsandten die Verbreiter des Friedens ein Ex-
peditionsheer in den Süden der Arabischen Halbinsel. Auf dem 
Weg eroberten sie die Insel Bahrain und rückten mit ihrer Ma-
rine in den heutigen Oman vor, im heutigen Jemen stießen sie 
auf ein feindliches Heer. Der sassanidische General Wahrez und 
seine Soldaten, die wie er großenteils aus dem feuchten und küh-
len Gilan am Kaspischen Meer stammten, erwiesen sich auch in 
den Bergen und Tälern des Hadramaut – was übersetzt »Hof 
des Todes« heißen könnte – als verlässliche Strategen. Und das, 
obwohl ihr Gegner nicht nur zahlenmäßig überlegen, sondern  



35

Die erste diplomatische Konferenz

womöglich auch ortskundiger gewesen sein dürfte: Es war ein 
Heer des christlichen Kaisers von Abessinien unter dem Kom-
mando eines gewissen Masruq Ibn Abraha. Er starb in der 
Schlacht um 570 oder 571 durch einen Pfeilschuss, und die  
Sassaniden setzten ihren Feldzug fort.

Die erste diplomatische Konferenz  
in der arabischen Geschichte

Die sassanidische Expedition in den Jemen gehört zu einem der 
folgenreichsten und in Teilen bis heute rätselhaftesten Kapitel 
der Geschichte Arabiens: Im Jemen, dem damaligen Himyar, 
hatte ein jüdisches Reich existiert, dessen König ein Massaker an 
Christen verübt hatte. Es setzte eine geopolitische Bewegung in 
Gang, indem es die drei großen Reiche – das abessinische Aksum,  
Byzanz (Ostrom) und die Sassaniden – auf den Plan rief. In einer 
Art humanitären Intervention aufseiten der Christen landeten 
von jenseits des Roten Meeres abessinische Truppen in Südara-
bien. Sie besiegten den jüdischen Herrscher und setzten einen 
christlichen Militärsklaven namens Abraha als Statthalter ein. 
Sein wenig schmeichelhafter Spitzname: der mit dem gespalte-
nen (oder zerfurchten) Gesicht.

Dieser Statthalter unternahm nun mehrere Expeditionen 
gegen die Stämme Arabiens und drang so weit nach Norden vor. 
Dabei setzte Abraha angeblich auch Kriegselefanten ein. In sei-
nem Opus magnum, der Geschichte der Propheten, Könige und 
Kalifen, berichtet Al-Tabari von der Geburt des Propheten Mo-
hammed und den wundersamen Dingen, die sich in jenem Jahr 
zugetragen haben sollen. Die Konfrontation der Imperien im  
fernen Jemen würde die Weltgeschichte verändern.

»Es war im Jahr des Elefanten, als der Prophet das Licht der 



36

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 

Welt erblickte – jenem Jahr der Expedition Abrahas gen Mekka«, 
heißt es in der Chronik. Wer Tabaris gesamtes Werk gelesen 
hatte, wusste, was gemeint war. Aber auch sonst – so konnte Ta-
bari voraussetzen – waren seine Zeitgenossen noch mit dieser 
Referenz vertraut. Schließlich berichtet der Chronist Ibn Ishaq 
in seiner Prophetenbiografie davon. Und der Koran nimmt in 
der bemerkenswert kurzen mekkanischen Sure 105 mit dem Ti-
tel »Al-Fil – der Elefant« darauf Bezug: »Hast du nicht gesehen, 
wie der Herr mit der Armee des Elefanten verfuhr? Und wie er 
ihren Plan durchkreuzte?«, heißt es darin.

Das »Jahr des Elefanten« könnte eine Art Nullpunkt der vor- 
und frühislamischen Zeitrechnung in Arabien gewesen sein, ähn-
lich wie die Geburt Christi für das Abendland oder die Hidschra, 
die Auswanderung Mohammeds von Mekka nach Medina, die 
gemeinhin auf das Jahr 622 christlicher Zeit datiert wird. Etwas 
Spektakuläres muss in diesem Jahr stattgefunden haben, von dem 
man sich immer wieder neu erzählte: Als das Expeditionsheer die 
Kaaba, das Heiligtum von Mekka, erreichte, soll der vorausmar-
schierende Kriegselefant den Befehl verweigert und sich nieder-
gesetzt haben.

Dann erfolgte die Gegenattacke aus der Luft: Schwärme von 
Vögeln, so erzählt es der Koran, hätten Steine und Ziegel auf Ab-
rahas Heer hinabgeworfen und geholfen, es zurückzudrängen. 
Eine göttliche Intervention!

Abgesehen vom Wahrheitsgehalt der islamischen Legende 
brachte das glücklose Regime des Abraha Bewegung in die politi-
schen Verhältnisse auf der Arabischen Halbinsel. Der Hedschas, 
die Geburtsstätte der späteren islamischen Bewegung, lag nun 
nicht mehr nur am Rande, sondern stand im Zentrum der Span-
nungen zwischen den Imperien der Spätantike. Arabien wurde 
zum Schmelztiegel religiöser Vorstellungen und Ideologien, aus 
denen sich politische Beziehungen ableiten ließen.



37

Die erste diplomatische Konferenz

In der muslimischen Welt kennt jedes Kind das »Jahr des Ele-
fanten«. Weniger bekannt ist, dass die Jemenkrise der Spätantike 
auch als Geburtsstunde internationaler Konferenzen für Frie-
den und Sicherheit gelten kann, denn eine solche hatte Abraha, 
der Statthalter mit der zerfurchten Visage, um das Jahr 547 ein- 
berufen.

Schauplatz der ungewöhnlichen Versammlung war Marib, 
eines der bedeutendsten Zentren Arabiens und einst Haupt-
stadt des altarabischen Reiches von Saba. Die Ruine des Aw-
wam-Tempels mit seinen aus dem Sand ragenden quaderförmi-
gen Säulen ist bis heute eines der Wahrzeichen des Jemen, in der 
Nähe liegt der berühmte Staudamm von Marib, der die Stadt an 
der Weihrauchstraße reich und fruchtbar gemacht hatte.

Abraha, wie gesagt Gastgeber der Friedenskonferenz, legte 
offenbar großen Wert aufs Protokoll, denn die angereisten De-
legierten wurden entsprechend ihrer Wichtigkeit in Kategorien 
aufgeteilt: Die Vertreter der beiden christlichen Reiche Aksum 
und Byzanz wurden als »Minister« geführt, jener Persiens als 
»Botschafter«. In der zweiten Reihe standen die Bevollmächtig-
ten der jeweiligen Vasallen dieser Reiche.9 Die Stammesfödera-
tion der mit Byzanz verbündeten Ghassaniden nahm ebenso teil 
wie ihre Erzfeinde, die Lakhmiden, die mit den Persern im Bund 
standen. Beide bekämpften sich – mal im Auftrag, mal auf eigene 
Rechnung – leidenschaftlich, um die Vorherrschaft über das Ge-
biet zwischen Syrien und dem heutigen Irak zu erringen, ope-
rierten aber auch weiter südlich auf der Arabischen Halbinsel 
und am Persischen Golf. Auch wenn ihre Anführer, Harith bin 
Jabalah und Mundhir, es lauthals bestritten hätten, so waren sie 
doch proxies der Weltmächte und wurden bei der Konferenz von  
Marib entsprechend behandelt.

Was aber wurde dort besprochen? Man weiß es nicht, denn 
offenbar hat niemand Protokoll geführt. Die Zusammensetzung 



38

1  Krieg und Frieden im Alten Orient 

der Gäste – alle großen und mittelgroßen Akteure im Nahen 
Osten der damaligen Zeit – lässt vermuten, dass es darum ging, 
Einflusssphären abzustecken. Dass die arabischen Stämme der 
Halbinsel nicht vertreten waren oder nicht erwähnt wurden, deu-
tet darauf hin, dass Abraha dieses Gebiet vornehmlich als seinen 
Vorgarten bzw. den seines Lehensherrn, des Kaisers von Aksum, 
betrachtete. Offenkundig aber dachte man bereits global: Man 
kannte die Geografie, die Machtbereiche und verhandelte im Je-
men auch die politischen Verhältnisse in tausend Kilometern Ent-
fernung mit. Man erkannte, dass die Lage am Roten Meer mit je-
ner am Persischen Golf und die im Irak mit der am Mittelmeer 
zusammenhing.

Was ihren Ausgang anbelangt, bleibt die Konferenz von Marib 
ein Rätsel. Sollte ein Abkommen verhandelt worden sein, fühlten 
sich zumindest die Sassaniden nicht daran gebunden. In jedem 
Fall setzten sie im Jemen nach der Niederlage des Abraha und 
seiner Truppen ihren proxy ein – Schah Chosraus Truppen star-
teten jenen Feldzug, auf dem Abrahas Sohn Masruq ums Leben  
kam.

Man kann vermuten, dass sich das aus seiner nahe der heu-
tigen irakischen Kapitale Bagdad am Ufer des Tigris gelegenen 
Hauptstadt Seleukia-Ktesiphon regierte sassanidische Imperium 
das eine oder andere Mal in seiner Geschichte überdehnte.

Zumal es an einer Front, glaubt man der politischen Propa-
ganda der damaligen Zeit, niemals wirklich Frieden gab. Denn 
wo die Sassaniden im Zeichen des Feuers kämpften, führte ein 
mächtiger Gegner das Kreuz ins Feld. Auch er behauptete von 
sich, die Wahrheit und die wahre Ordnung zu vertreten, ohne 
die es niemals Frieden geben könne. Und auch er sah sich in der 
Tradition vergangener Helden und Imperien: der Augustus und 
Imperator Roms oder, wie er später heißen sollte, der Basileus 
von Byzanz.




