
   

Leseprobe

Bildpolitiken für die 
Ewigkeit
Für Klaas Huizing zum 65. 
Geburtstag

Bestellen Sie mit einem Klick für 68,00 €  

     

Seiten: 332

Erscheinungstermin: 10. Dezember 2023

Mehr Informationen zum Buch gibt es auf

www.penguin.de

http://www.penguin.de/
http://www.amazon.de/dp/3579071084?associatetag=verlagsgruppe-21
https://clk.tradedoubler.com/click?p=249407&a=1975031&url=https://www.hugendubel.de/de/product?id=9783579071084
https://www.awin1.com/cread.php?awinmid=14158&awinaffid=549245&clickref=sfiwebsite&p=https://www.thalia.de/shop/home/warenkorb/add/?ean=9783579071084&skipstepzero=true&awin=1


    BILD
 POLI
   TIKEN 

Herausgegeben von 

Michael Bauer und Ilona Nord

Für Klaas Huizing 
zum 65. Geburtstag

für die 
Ewigkeit



	
Der Verlag behält sich die Verwertung des urheberrechtlich geschützten Inhalts dieses Werkes für 
Zwecke des Text- und Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor. Jegliche unbefugte Nutzung 
ist hiermit ausgeschlossen.

1. Auflage 
Copyright © 2023 Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 München

Umschlagmotiv: © frank_kie  – Adobe Stock.com
Druck und Bindung: Books on Demand GmbH, Norderstedt
Printed in Germany
ISBN 978-3-579-07108-4
www.gtvh.de



Inhalt

Einleitung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  9
Michael Bauer und Ilona Nord 

1. Teil

Vom Anfang des Anfangs des  
Anfangs . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  21
Gert Heidenreich

Stücke vom Leben am Wittels-
bacherplatz und darüber hinaus . .  .  .  27
Evangelische Theologie in Würzburg 
Historische und aktuelle Einblicke

Horst F. Rupp, Ilona Nord und Michael Bauer

Ein erlösendes Lachen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  61
Zur Würdigung des Viellesers und -schreibers  
Klaas Huizing

Michael Bauer

5Inhalt



2. Teil

Die bildpolitische Attraktivität von  
Jes 25,6-10a . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  87
Michael Bauer	

»Des Göttlichen aber empfiengen  
wir doch viel«. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 119
Eine Erinnerung an Hölderlins Dichtertheologie	

Markus Buntfuß	

Erinnerung an Jesus Christus. .  .  .  .  . 139
Überlegungen zur dogmatischen Funktion des  
Heiligen Geistes	

Christian Danz	

Die Zeit der Bilder . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 155
Über Glauben und Schauen im Anschluss an Paulus	

Ulrich H.J. Körtner	

Ein Blick in die Glaskugel. .  .  .  .  .  .  .  .  . 169
Wie könnte die Systematische Theologie künftig  
als Fach aussehen?	

Malte Dominik Krüger	

6 Inhalt



De Luna . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 185
Eine kleine Theologie des Mondes	

Jörg Lauster	

Am Ende begleiten die Roboter uns  
auch noch mit in den Himmel . .  .  .  .  . 201
Einige Gedanken zur sozialen und religiösen  
Robotik sowie den zu ihnen gehörenden  
Bildpolitiken

Ilona Nord	

Ewiges Leben?! . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 213
Warum wir von dieser Hoffnung nicht lassen  
sollten – ein Plädoyer

Georg Pfleiderer	

Wandel der Jenseits- und  
Gottes-Bilder – im Gespräch mit  
Klaas Huizing, insbesondere  
anhand eschatologischer 
Gerichtsvorstellungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  231
Horst F. Rupp	

7Inhalt



8

»Wow, an dieser Stelle ist Gott, und  
ich wusste es nicht …« . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 253
Einige Anmerkungen zur eschatologischen  
Attraktivität von Himmelsleitern	

Stephan Schaede	

Die Welt als Text . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   265
Konrad Schmid	

›Religion lost‹. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 279
Das Christentum im befreiten Fall?	

Jean-Pierre Wils	

»… dass ich in den Himmel komm«. 293
Zum theologischen Umgang mit 
individualeschatologischer Hoffnung	

Folkart Wittekind	

Die Autor:innen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 331

Inhalt



9Einleitung

Einleitung
Michael Bauer und Ilona Nord 

1. Herberge zur sechsten Glückseligkeit

»Die Herberge zur sechsten Glückseligkeit!«, ruft die alte Missionsstationslei-
terin Jeannie Lawson (Athene Seyler) der jungen unerfahrenen Missionarin 
Gladys Aylward, gespielt von Ingrid Bergmann, zu, als sie das Namensschild 
über dem Eingang ihrer neuen Herberge und Missionsstation in der nordchine-
sischen Stadt Yangcheng kurz vor Beginn des Zweiten Japanisch-Chinesischen 
Kriegs 1937 aufhängt. Der Name dieser Herberge ist zugleich der Titel dieses 
1958 in den Kinos angelaufenen Films von Mark Robson.1 »Nun haben wir es 
geschafft! Klingt doch sehr vielversprechend, oder nicht?«, fragt Mrs. Lawson 
rhetorisch. Gladys antwortet nachdenklich: »Ja, aber Yang sagte doch neulich, 
dass man sich in China immer nur fünf Glückseligkeiten wünscht: Wohlstand, 
langes Leben, Gesundheit und Tugend und eins noch ...«. Mrs. Lawson hilft: 
»Einen friedlichen Tod im hohen Alter!«. »Richtig!«, fährt Aylward fort, »aber 
mehr hat er nicht erwähnt. Welches ist denn die sechste, bitte?« Auch hier weiß 
Mrs. Lawson die Antwort: »Die müssen Sie selbst herausfinden. Jeder Mensch 
muss mit sich selbst ausmachen, welches die sechste Glückseligkeit für ihn ist.«2

Zu betulich und zu nah am Poesiealbum? Zu individualistisch? In der Tat 
gibt es eine sehr viel naheliegendere und eindeutigere Antwort auf die Frage 
von Gladys: 

Die 6. Glückseligkeit ist selbstverständlich eine Festschrift zu erhalten! 
Cui honorem, honorem! 

1		  The Inn of the Sixth Happiness/Die Herberge zur sechsten Glückseligkeit, UK 1958, Regie: Mark Robson. Neben Ingrid 
Bergmann treten in weiteren Hauptrollen auf: Curd Jürgens, Robert Donat, Ronald Squire und Moultrie Kelsall.

2		  Die Herberge zur sechsten Glückseligkeit, 0:34:05-0:34:42.



10 Michael Bauer und Ilona Nord

Geehrt wird mit vorliegender Festschrift der Inhaber des Lehrstuhls für 
Evangelische Theologie I. Systematische Theologie und theologische Gegen-
wartsfragen, an der Julius-Maximilians-Universität Würzburg: Prof. Dr. Dr. 
Klaas Huizing, der am 14.10.2023 sein 65. Lebensjahr erreicht. Kolleg:innen, 
Wegbegleiter:innen und Freund:innen gratulieren mit ihren Beiträgen zum 
Thema »Bildpolitiken für die Ewigkeit« zum 65. Geburtstag.3 So ist diese Fest-
schrift auch für alle anderen Leser:innen eine schöne Lese-Glückseligkeit, 
selbst für jene, die – was eigentlich undenkbar ist – Klaas Huizing weder als 
belletristischen Schriftsteller, vielschreibenden Theologie-Dozenten, gern 
eingeladenen Podiums- und Vortragsredner oder Zeitzeichen-Blogger ken-
nen sollten.

… Festschrift, eine Lese-Glückseligkeit? Sehe ich Stirnrunzeln?

2. Kritik und Rehabilitierung der Festschrift

Zugegeben, das Stirnrunzeln scheint berechtigt. Denn die Einwände gegen 
die im Jahre 16404 geborene, also noch recht junge Gattung der Festschrift 
wiegen schwer. Kaum eine Gattung, die in solch schlechtem Ruf steht. Eine 
»Soziologie der Festschrift« setzt Jubilar- und Gratulant:innen sachkundig in 
Kenntnis, dass es sich bei Festschriften um ein hoch mafiöses Sozialgebilde 
aus »Gefälligkeiten, Abhängigkeiten und Verbindlichkeiten« handelt.5 Aber mehr 
noch wird die Arme »Artikelfriedhof«6 und »Recycling-Anlage«7, in der »nichts 
Neues über das Forschungsgebiet«8 zu finden sei, gebasht und gedisst. Und in 

3		  Wir, die Herausgeber:innen, haben beschlossen, dass jede:r Autor:in selbst entscheidet, welche Form des Genderns oder 
Nicht-Genderns im eigenen Beitrag verwendet wird. Wir gehen davon aus, dass die Leser:innen diese Heterogenität und 
Pluralität verkraften und der Lesefluss nicht beeinträchtigt wird.

4		  Die erste Festschrift aus dem Jahre 1640 ehrt die Erfindung des Buchdrucks und rückt diesen »ganz in die Perspektive des 
Wirkens Luthers«. Siehe dazu: Thomas Kaufmann: Die Mitte der Reformation. Eine Studie zu Buchdruck und Publizistik im 
deutschen Sprachgebiet, zu ihren Akteuren und deren Strategien, Inszenierungs- und Ausdrucksformen, Tübingen 2019, 
22, Anm. 19.

5		  Marc Hannappel/Fabian Fries (Hg.): Die Freunde der italienischen Oper. Eine kleine Soziologie der Festschrift, Wiesbaden 
2020, 1-18, 2.

6		  Hannappel/Fries: Freunde, 9.
7		  Ingo von Münch: Das Festschriftenwesen und -unwesen, in: Neue juristische Wochenschrift 53 (2000), 3253-3256, 3255, 

zitiert nach: Hannappel/Fries: Freunde, 9.
8		  Hannappel/Fries: Freunde, 9.



11Einleitung

der Tat: Wer rollt nicht die Augen, wenn er/sie zu einer Festschrift eingeladen 
wird. Großes Seufzen über die »Zeitverschwendung auf der Karrierehatz«9, 
geht doch der Impact-Faktor eines Festschriftenbeitrags gegen Null. Genau 
dahin tendiert auch die Anzahl der Leser:innen, grämte sich einst Umberto 
Eco.10 Denn aufgrund der inzwischen eingetretenen Flut an Festschriften zu 
jedem möglichen und unmöglichen Ehrentag und des daraus resultierenden 
schlechten Rufs solcher Festgaben »wird niemand […] je erfahren können, 
dass man einen Aufsatz über dieses spezifische Thema in diesem Sammel-
band geschrieben hat.«11 Deshalb riet U. Eco zu ökonomischer Effizienz: Er 
sei jemand, »der inzwischen ein und denselben Aufsatz an jede beliebige Fest-
schrift schickt (wobei ich nur die ersten zehn Zeilen und den Schluss ändere), 
und niemand hat es jemals bisher gemerkt«12. 

Wähnte man noch, zumindest der Festschriftempfänger profitiere von der 
Gabe, so zerstäubt rasch auch diese Illusion: Denn die Festschriftensoziologie 
fördert zu Tage, dass der Jubilar keineswegs Nutznießer, sondern vielmehr 
Leidtragender, ja Opfer genannt werden müsse. Ist denn unter der Prämisse 
des »Tod des Autors« eine gravitätisch überreichte Festschrift im Grunde nicht 
mehr als ein schöngeistig »begleiteter Suizid des Jubilars«, eine Art Abschied 
und – »letztes Abendmahl«?13 Im Bild bleibend müssten streng genommen die 
Herausgeber:innen als »Verräter, die mit der Publikation den Kuss des Judas 
vollziehen«14, entlarvt werden. Cave editorem! 

Es ist an der Zeit dem schlechten Leumund der Festschriften zu begegnen! 
Wo sonst, wenn nicht hier, in einem Exemplar der geschundenen Gattung 
selbst, müssen gute Argumente zum Rückgewinn des verlorenen Ansehens 
aufgeführt werden. 

Zunächst: Der oben genannte mafiöse Sozialkonnex durch Gefälligkeiten, 
Abhängigkeiten und Verbindlichkeiten trifft genau besehen auch auf das So-

9		  Clemens Albrecht: Über den Unsinn, Festschriftbeiträge zu verfassen, in: Hannappel/Fried: Freunde, 221-239, 226.
10	 Umberto Eco: Die Festschrift, in: Ders.: Pape Satàn. Chroniken einer flüssigen Gesellschaft oder Die Kunst, die Welt zu 

verstehen, München 2017, 174f.
11	 Eco: Festschrift, 174.
12	 Eco: Festschrift, 175.
13	 Werner Moskopp/Elias Schmitt: Die Festschrift. Überlegungen zur Selbstdarstellung auf Umwegen, in: Hannappel/Fried: 

Freunde, 173-197, 193.
14	 Hannappel/Fries: Freunde, 15.



12

zialgebilde der Familie, Freundeskreise oder Schulklassen zu. Doch das pun-
ctum differentialis zur Mafiaorganisation besteht bei all diesen Sozialgebilden 
einschließlich des Festschriftkreises in der fehlenden Delinquenz. Damit ist 
der Mafia-Vorwurf aus dem Weg geräumt. 

Zweitens: Dass Festschriftenbeiträge weder gefunden noch gelesen wer-
den, gilt nicht mehr, seitdem es hochleistungsfähige Suchmaschinen und Re-
chercheportale im Netz gibt. Index theologicus, VThK, KVK, googlebooks, 
googlescholar und wie sie alle heißen, führen mit exzellenter Detail- und 
Sichtwortsuche zu der noch so entlegenen Publikation, in der irgendwann zu 
einem (scheinbar) ebenso abseitigen Thema irgendjemand etwas geschrieben 
hat.15

Drittens: Richtig, Festschriften bieten den Autor:innen den perfekten Pub-
likationsort für Schubladentexte. Doch handelt es sich bei dieser bisher kaum 
erforschten Gattung keineswegs um Abfall oder Reste-Rampe. Ein Schubla-
dentext ist vielmehr ein Text, der einerseits eine sprühende Idee oder eine petite 
pensée brillante besitzt, den man vielleicht auch schon einmal bei einer Tagung 
oder bei einer anderen Gelegenheit vorgetragen hat, dem aber noch eine ge-
wissen Schärfung fehlt, der vielleicht auch zu edgy, zu wyld wirkt oder der 
schlichtweg nicht dazu taugt, zur Monographie oder einem größeren Aufsatz 
ausgebaut zu werden – ja, der unter einem solchen Ausbau sogar leiden, wenn 
nicht gar zerstört würde. Es handelt sich um die funkelnden Kleinode, um un-
geschliffene Diamantensplitter, die es verdient haben, ans Tageslicht geholt zu 
werden. Der dezente Ausbau dieser Miniaturen zum Festschriftenbeitrag geht 
leicht von der Hand, wenn ihr Inhalt mit Gedanken und Thesen des zu ehren-
den Jubilars konstruktiv-kritisch in Beziehung gesetzt wird. Damit wäre man 
sogar dem Vorschlag der Festschriftensoziologie nachgekommen, in Zukunft 
sog. Anti-Festschriftenbeiträge zu verfassen: Sie wären »im Sinne eines orga-
nisiert-skeptischen Diskurses zu gestalten […]. In solchen Anti-Festschriften 
würden Autorinnen und Autoren zu Wort kommen, die sich kritisch mit 
dem ›Lebenswerk‹ der zu ehrenden Person auseinandersetzen, Kernthesen 

15	 So findet man auch rasch: Klaas Huizing: In cammino verso la scrittura. Heidegger e la fine della modernità, in: Porto 
Franco 5 (1989), 21-26.

Michael Bauer und Ilona Nord



13

und Themen kommentieren und ggfs. Gegenthesen hierzu formulieren«16. 
Insofern ist ein Festschriftenbeitrag nie Zeitverschwendung, sondern gut 

angelegtes Kapital. Fertig. Abschicken.
Was aber ist dem Vorwurf »Tod des Jubilars durch die Herausgeber:innen« 

entgegenzuhalten? Die einzig mögliche Antwort kann nur eine schlichte und 
theologische sein. Sie lautet: Auferstehung! Der in der Festschrift umgekom-
mene Jubilar muss auferstehen! Doch wie? Naheliegender- und traditionel-
lerweise mit Hilfe des zum Leben erweckenden Geistes, und zwar des Geistes 
des Widerspruchs:17 Jede:r mit einer Festschrift Bedachte kennt die schmerz-
haften Dolchstiche, die beim Lesen der laudativen Passagen über sich selbst 
mitunter mehrmals leiblich erlitten werden: Hier wurde man in einem Fest-
schriftenbeitrag doch tatsächlich ziemlich missverstanden und fehlinterpre-
tiert, oder hier, wenn auch versteckt, doch immer noch merkbar, mit einem 
Seitenhieb bedacht, aber am allerschlimmsten: die erbrachten revolutionären 
Fortschritte in der Fachdisziplin einfach nicht erwähnt, verschwiegen und so 
dem Vergessen anheimgegeben! Und war das Lob nicht doch ein bisschen lau 
und irgendwie unecht.

Hier empfiehlt sich gelassen zu bleiben und sich des geheimen Wirkens des 
Geistes als Geist des Widerspruchs oder wahlweise der List des vernünftigen 
Weltgeistes zu versichern, wodurch dem Jubilar neue Lebenskräfte eingehaucht 
werden. Wird er doch sanft genötigt, die nächsten zwanzig, wenn nicht dreißig 
Jahre am Leben zu bleiben, um mit einem Alterswerk, bestehend aus mehrbän-
digen Monographien und zügellosen Aufsätzen, alle in der eigenen Festschrift 
beobachteten Fehler und Missverständnisse richtigzustellen, damit die Verken-
nungen kulturpalimpsestisch getilgt seien. Voilà! Il est ressuscité!

Argumentationslogisch ist genau hier die richtige Stelle, um einen Blick 
auf die einzelnen Beiträge zu werfen, die in diesem Band für Klaas Huizing 
versammelt sind.

16	 Hannappel/Fries: Freunde, 10f. 
17	 Siehe im weitesten Sinne dazu: Hermann Levin Goldschmidt: Freiheit für den Widerspruch, Schaffhausen 1976; Alma von 

Stockhausen: Der Geist im Widerspruch. Von Luther zu Hegel, Weilheim-Bierbronnen 1990. Der Klassiker: Julius Bahnsen: 
Der Widerspruch im Wissen und Wesen der Welt. Princip und Einzelbewährung der Realdialektik, Bd. I, Berlin 1880; Bd. II, 
Berlin 1882. 

Einleitung



14

3. Sechszehn Glückseligkeiten

Die Bezeichnung »Beiträge« ist genau besehen viel zu schwach, handelt es sich 
doch um sorgsam gewebte Glückseligkeiten! Der (daoistischen) Tradition ge-
mäß soll eine Glückseligkeit dem heiligen Fließen des Dao entsprechen, also 
selbst über die DNA des Heiligen verfügen.18 Daher umfasst diese Festschrift 
5 x 3 +1= 16 Beiträge, sodass durch die Agglomeration mehrerer heiliger Zah-
len (5 Glückseligkeiten! 3 Hypostasen der Trinität! 1 Ganzheit/Einheit!), die 
daraus resultierende interreligiöse Glückseligkeit für den Jubilar beachtlich 
potenziert wird.19 Kurz: Diese sechste Glückseligkeit währt ewig! 

Und um den Kreislauf zu schließen, widmen sich die hier versammelten 
16 kleinen Glückseligkeiten naheliegender Weise dem Thema, das insgeheim 
jede Festschrift im Verborgenen steuert: Ewigkeit. So trägt die Festschrift den 
Titel »Bildpolitiken für die Ewigkeit«: Offenbar sind die gegenwärtig angebotenen 
Bilder für das Ewige, für den »Himmel«, für das Jenseits, für Gottes Transzendenz oder 
das Reich Gottes nicht mehr sonderlich attraktiv beim Publikum. 

Mit diesen Sätzen wurden Kolleg:innen, Wegbegleiter:innen und Freund:in-
nen von Klaas Huizing angeschrieben und darum gebeten, eigene Ideen und 
Gedanken zum Thema »Ewigkeit« zu entwickeln, sodass dem im weitesten 
Sinne eschatologischen Themenbereich neue Impulse verliehen werden.20 Den 
Autor:innen wurde dabei alle Freiheiten gelassen, keine Arbeitsaufträge erteilt. 

An dieser Stelle erfolgt in Sammelbänden und Festschriften wie dieser 
üblicherweise ein Abschnitt, indem die Herausgeber:innen die nachfolgenden 
Beiträge mehr oder weniger kurz paraphrasieren und zusammenfassen. Die 
Funktion eines solchen Abschnitts lässt sich nur schwer erschließen. Sollen 
die Ausführungen der Herausgeber:innen die Lektüre der Festbeiträge erset-
zen? Oder erfüllen die Zusammenfassungen die Funktion von Appetithäpp-
chen? Könnte es sein, dass die Herausgeber:innen versuchen, Heterogenes 

18	 Vgl. Derek Walters: Die fünf Schlüssel zum Glück. Der taoistische Weg zu einem langen, gesunden und erfolgreichen Leben, 
München 2000; Wolfgang Bauer: China und die Hoffnung auf Glück. Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen, München 1971.

19	 Nähere Informationen finden sich in Laura V. Schimmelpfennig/Reinhard Gregor Kratz (Hg.): Zahlen- und Buchstabensys-
teme im Dienste religiöser Bildung, Tübingen 2019.

20	 Das Anschreiben greift natürlich Ansichten von Klaas Huizing auf, die er in seiner Lebenslehre vertrat und stellt sie zur 
Diskussion: Huizing: Lebenslehre, 483f.

Michael Bauer und Ilona Nord



15

nachträglich aufs Thema zu justieren, damit auf irgendeine Weise Einheit 
(Dao!) simuliert wird?

Wir verzichten hier jedenfalls auf langatmige Wiederholungen dessen, was 
die Beiträge auf den folgenden Seiten darbieten, zumal sie als Originale die 
Inhalte rhetorisch sehr viel ansprechender und argumentativ geschärfter vor-
tragen als Herausgeber:innen es je könnten. Erhellend sind die Beiträge allemal: 

Die wissenschaftlichen Texte werden durch drei besondere Glückselig-
keiten eingeleitet. Die Eröffnung gestaltet ein längeres Gedicht von Gert Hei-
denreich, das den wunderbar passenden Titel »Vom Anfang des Anfangs des 
Anfangs« trägt. 

Daran schließt ein Beitrag an, der die Geschichte des Instituts für Evan-
gelische Theologie und Religionspädagogik an der Universität Würzburg 
aufarbeitet. Es handelt sich dabei um eine Gemeinschaftsarbeit von Horst F. 
Rupp, Ilona Nord und Michael Bauer. Die Institutsgeschichte ist Rückblick und 
Ausblick zugleich: Sie zeigt den historisch institutionellen Rahmen der Tätig-
keit von Klaas Huizing, der seit 1995 als Lehrstuhlvertreter, ab 1998 als Ordi-
narius das Institut und seine Geschicke zusammen mit seinen Kolleg:innen 
maßgeblich gestaltet hat. 

Den darauffolgenden Beitrag erkennen Leser:innen schnell als klassische 
Doxologie. Die Würdigung des Werks und des Schaffens von Klaas Huizing 
vollzieht Michael Bauer.

Nach diesen drei Glückseligkeiten warten die fachwissenschaftlichen Bei-
träge zum Thema »Bildpolitiken für die Ewigkeit« auf Leserschaft. Sie sind 
nach den Nachnamen der Verfasser:innen alphabetisch angeordnet. So un- 
spektakulär dieses Anordnungsprinzip ist, die Inhalte haben es allesamt in 
sich: vor allem, was die eingangs erwähnte Auferstehung des Jubilars betrifft. 
Alle Beiträge setzen sich auf ihre eigene Art und Weise mit Klaas Huizings 
theologischen Thesen auseinander: Mal versteckt, mal offen, hier sanft, dort 
offensiv, mal kurz, mal ausführlicher. Das Ganze wirkt, als hätte man sich zu 
einer wie von der Festschriftensoziologie vorgeschlagenen Anti-Festschrift 
verabredet.21 

21	 Hannappel/Fries: Freunde, 10f. 

Einleitung



16

Die Reise ins Ewige startet vom Festgelage auf dem heiligen Berg aus mit 
direktem Kurs zum Restaurant am Ende des Universums. Michael Bauer hält 
hierbei die Navigationskarte. 

Bei diesem Flug darf »Hölderlin« und seine der Ewigkeit dienende »Dich-
tertheologie« nicht fehlen. Markus Buntfuß hat ihn im Reisegepäck. 

Ebenso wichtig auf solch einem Flug ist eine präzise Betriebsanleitung für 
den technischen Experten in Sachen Ewigkeit: den Heiligen Geist, sprich: die 
»Erinnerung an Jesus Christus«. Ihn kennt Christian Danz in- und auswendig.

Ob die ganze Reise mit dem ewigen Ganztod endet oder ob es Alternati-
ven einer anderen Ewigkeit gibt und welchen erkenntnistheoretischen Status 
solche Aussagen haben können, sind nicht nur die zentralen Fragen unserer 
Flugpassagiere. Sie erhalten von Ulrich H.J. Körtner die nötige intellektuelle 
Assistenz. 

Neben diesem futurisch-kosmologischen Blick aus dem Bullauge dürfen 
immanent-futurische Auskünfte über das Reiseziel zwecks innerer Stabili-
tät nicht vernachlässigt werden: »Wie könnte die Systematische Theologie 
künftig als Fach aussehen?«, fragt Malte Dominik Krüger mit einem »Blick in 
die Glaskugel«, die er höchst geschickt handhabt. 

Sodann buchen wir den Rückflug, wobei eine längere Rast auf dem ewigen 
Mond »De Luna« unterstützt von Reiseleiter Jörg Lauster eingeplant ist.

Reisen wir mit oder ohne Roboter, dem ewigsten aller Geschöpfe? Das ist 
noch nicht ganz klar. Aber folgende Vermutung steht im Raum: »Am Ende be-
gleiten die Roboter uns auch noch mit in den Himmel.« Beim Wiedereinstieg 
in die Erdatmosphäre kommen diese »Gedanken zur sozialen und religiösen 
Robotik sowie den zu ihnen gehörenden Bildpolitiken« von Ilona Nord genau 
zum rechten Zeitpunkt. Denn einige Turbulenzen sind unvermeidbar.

Vom Cockpit aus weiß glücklicherweise Georg Pfleiderer die Fluggäste zu 
beruhigen, dass wir von der Hoffnung auf ewiges Leben nicht lassen können 
und auch nicht sollten.

Ob dafür das »Gericht« die passende Bildpolitik liefert, kann dem Me-
nü-Beitrag »Wandel der Jenseits- und Gottesbilder – im Gespräch mit Klaas 
Huizing, insbesondere anhand eschatologischer Gerichtsvorstellungen« von 
Horst F. Rupp entnommen werden. 

Michael Bauer und Ilona Nord



17

Im Landeanflug blicken wieder alle fasziniert aus den Bullaugen. Irgend-
jemand ruft: »Wow, an dieser Stelle ist Gott, und ich wusste es nicht!« Sofort 
scannt Stephan Schaede die nähere Umgebung. Denn wo solch ein Ausruf er-
klingt, dürfte nicht weit entfernt eine Himmelsleiter zu entdecken sein, weiß 
der Leitern- und Aufstiegsexperte in Sachen Attraktivität von Himmelsleitern. 

Plötzlich entsteht abermals Unruhe. Wir scheinen dem Sog eines Bruchs 
im Raum-Zeit-Kontinuum hilflos ausgesetzt: Bilderflimmern. Alles erscheint 
uns wie zu Beginn von Odyssee 2001, ein langer Kameraflug über eine men-
schenleere, öde Gesteins- und Savannenlandschaft. Dann entdeckt die Ka-
mera frühe Vorfahren des Menschen. Schöpfung! Und Schöpfungszeit ist 
Ewigkeitszeit! Das weiß der Beitrag »Die Welt als Text« von Konrad Schmid 
und nimmt sich Gen 1 an. 

Bei der creatio ex nihilo und der natalen Ödnis im Anfang angelangt, ergibt 
sich zugleich die Chance über Neuaufbrüche aus dem Nichts und zukünftige 
Perspektiven der christlichen Religion nachzudenken: Den Job erledigt Jean-
Pierre Wils souverän mit »Religion lost. Das Christentum im befreiten Fall?« 

Die Landung und zugleich Erdung geschieht mit dem Fundamentales the-
matisierenden Beitrag von Folkart Wittekind »… dass ich in den Himmel komm. 
– Zum theologischen Umgang mit individualeschatologischer Hoffnung«, 
worin er fragt: »Was ist die Aufgabe der Theologie im Umgang mit religiösen 
Vorstellungsbildern, wie dem Himmel? Genauer müsste man sagen: Was ist 
die Aufgabe der Theologie in ihrer heutigen Gestalt?« 

Genau darum geht es!

Finis!

Abspann …

… und Danksagung:

Wir Herausgeber:innen danken allen Personen, die an dieser Festschrift mit-
wirkten: den Autoren für ihre hervorragenden Beiträge sowie den studen-

Einleitung



18

tischen und wissenschaftlichen Mitarbeiter:innen Anna-Katharina Göbel, 
Alexandra Schmied, Kristina Schmitt und Marlene Schulz, die die Texte ge-
sichtet, Korrektur gelesen und satzfertig gemacht haben. Aber vor allem ge-
bührt Herrn Prof. Dr. Horst F. Rupp für seine vielfältige hilfreiche Begleitung 
beim Entstehen und Fertigstellen des Bandes ein großes Dankeschön! Und zu 
guter Letzt wollen wir uns bei Frau Krieger und Herrn Steen vom Gütersloher 
Verlagshaus bedanken. Sie haben sich auf alles mit Gelassenheit eingelassen 
und das gesamte Unternehmen zu einem glückseligen Ausgang geführt.

Vielen Dank!

Michael Bauer und Ilona Nord



1. TEIL



21Vom Anfang des Anfangs des Anfangs

Vom Anfang des Anfangs des Anfangs1

Gert Heidenreich

Vom Sturm gerüttelt, 
schwankend und flatternd stand ich am Strand, 
um die stampfende Flut zu bestaunen. 
Noch war die Sonne nicht über die Kante der Klippen gestiegen, 
und nachtgesättigt schlugen die Brecher 
aufs morgengraue Gestade. 
Ihr Dröhnen klang aus meinen Fersen mir 
bis in den Mund, und ich fragte die nächste Woge, 
die sich vor mir erhob, wie alt sie jetzt sei 
und ob sie noch wisse, wo sie in welcher Tiefe zaghaft begann; 
was ihr den Anstoß gab, sich zu lösen vom lichtlosen Grund, 
nach oben zu wollen; sich, angetrieben vom Wind, 
aufzuschaukeln mit den Geschwistern, 
um tosend hier an der Küste zu stranden, 
wo ihr gewaltiges Scheitern uns begeistert und schreckt?

Sie scheint zu hören, zögert, bevor sie sich selbst überstürzt, 
vornüber kippt und mit der weißen Stirn vor ihren Fuß fällt 
wie ein Schaumgedanke, 
der zur früh gedacht war für den Gang der Zeit. 
Nicht die geringste Auskunft, nur geschwätziges Geschwapp, 

1		  Der Text entstammt aus Gert Heidenreich: Das Meer. Atlantischer Gesang, Langedicht, Weitra 2022.



22

das herläuft, Blasen wirft, sich vor mir rückbesinnt, 
umkehrt und, Steinhalden schürfend, Atem holt, 
die nächste Welle warnt: 
Die Schwester unterläuft die Schwester, 
die sich landend aufbäumt, 
will ihr verraten, wie es ist, am Strand zu enden; 
und während sie vergeht und sich vermischt, 
singt ihr ein großer Dichter, Edgar Allen Poe, den Epitaph:
There is a twofold silence
Sea and Shore, Body and Soul. 
Auf meine Frage weiß sie keine Antwort, 
weil sie am Anfang noch nicht Welle war. 

Wenn aber die Wellen ihre Geschichte nicht kennen, 
ihr Beginn nicht bestimmt werden kann; 
und folglich niemand versteht, 
wie ihre erste Regung mit der Befangenheit bricht; 
wenn keiner den Ursprung enträtselt, 
in dem der Stillstand sich von sich selber befreit 
und unvorhergesehen aus tiefer Ruhe 
eine Veränderung anhebt, 
die noch lange nicht Welle genannt wird – 
wenn dieser unmerkliche Anfang, 
die leise Geburt der einst erfahrenen Brandung, 
sich uns immer verschließt; hieße dies nicht: 
Dass wir niemals begreifen, wie alles, 
was wir Bewegung nennen, beginnt?
Bevor die Knospe von sich weiß 
und nichts an ihrem Ast auf Blüte deutet; 
bevor ein Same seinem Auftrag folgt; 
bevor ein Augen-Blick zu Sehnsucht wird 
und etwas in uns schon liebt, 
wir aber ahnungslos und unbewegt uns sicher fühlen, 

Gert Heidenreich



23

kühl bis ans Herz und souverän das Leben anders planen, 
als es wird; wo setzt das ein? 
Was weiß in uns, bevor wir von uns wissen? 
Wann spürt die Flut den Augenblick, der sie zur Ebbe drängt?

Wir haben Wellen jeder Form benannt: 
Von Kapillaren steilen sich die Rippeln, 
Schaumkämme heißen Hasenpfötchen, 
Gischtfahnen wehn von Grober See, 
im Südpolarmeer schlagen die Graubärte 
Schiffsleiber leicht entzwei wie Eierschalen, 
Kap-Horn-Walzen sind Schicksal schwerer Frachter, 
Seebären nennen Monsterwellen 
Kawenzmann, Weiße Wand, Drei Schwestern; 
nur, was dem allen, wortwörtlich, zu Grunde liegt, 
bleibt namenlos. Forschung setzt später ein: 
Wir wissen, dass die schwarzen Krustenflechten 
Hochwasserlinien sind 
und dass die milde Ostsee salzig ist wie unsre Tränen, 
in denen unser Körper seinen Ursprung Ozean bewahrt; 
doch die Tiefsee, Abgrund des Abgrunds
ohne Licht und Sauerstoff und gänzlich still,
ist weniger erkundet als der Trabant, 
auf dem die Menschheit große Schritte machte. 
Neunzig Prozent der Spezies, die hier hausen,
sich jagen, lieben, fressen, und im Schlaf verstecken, 
sind unbenannt, als könnten sie nicht sein, was sie doch sind.

Wer auf Gebirgen unter See, weit höher als an Land, 
den Abstieg wagt zu denen, die in tiefsten Gräben leben, 
im Bathypelagial ewiger Nacht, im tieferen Abyss, 
von dort hinab zum Hades zehntausend Meter, eiseskalt, 
die Last von einer Tonne auf jedem fingernagelgroßen Punkt: 

Vom Anfang des Anfangs des Anfangs



24

An heißen Schloten laben sich Bakterien, 
die Auskunft geben könnten, 
wann aus Schwefelwasserstoffgebräu fortzeugend wird, 
was Oberflächenwesen nicht für Leben hielten. 
Wer Borstenwürmer interviewen könnte, 
wie das los ging, dieses Sein im Unsein, 
die Bescheidung mit dem Nichts aus Nichts, 
erfährt vielleicht, wann Moleküle sich zu Leben ballen 
und aus dem Stillstand der Materie 
Bewegung, unaufhaltsam, sich entwickelt.

Wo denn, verdammt, ging all das los? 
Oder, um Gottfried Wilhelm Leibniz, 
dem Gottverteidiger, das Wort zu lassen:
Warum ist überhaupt etwas? 
Und nicht vielmehr nichts?
Nun ja, der Urknall, schön und gut. 
Big Bang, doch was hat da geknallt, 
was wurde da befreit wovon, 
weshalb vor allem? 
Was war der Zustand Wessen vor der Selbstentzündung? 
Den Anfang ließ vielleicht ein Gott, 
den wir in Klammern setzen wie einen Nebensatz, 
der noch als Parenthese taugt, spiellaunisch los; 
vielleicht war es ein Irrtum, Unfall, ein Versehen; 
Nachlässigkeit im Umgang mit der Allmacht? 
Deshalb prallen Galaxien ineinander; 
weil Wellen stranden, Ideen sich verlaufen, 
Erlösung kollabiert und als ihr Gegenteil in Chaos mündet. 
Erst dieser Knall gehört zu uns, erst ihm gehören wir, 
seit die Planetenwogen unbegrenzten Raum durchbranden. 
Doch zuvor? 
Zurück gedacht zu dem Moment, als alles vielleicht still war, 

Gert Heidenreich



25

vielleicht leer, vielleicht das ganze große Ding und Überding 
ein einziger gewaltig tiefer dunkelblauer Schlaf? 
Was war ich, fragt mein Sohn, bevor ich war? 
Ich rette mich mit einer halben Wahrheit:
Bevor du kamst, warst du eine Idee.

Bevor die Barrikaden brennen, 
ist das Feuer in ahnungslosen Köpfen nur ein Funke, 
der manchmal durchs Dunkel der Verzweiflung zischt 
und nicht als Menetekel lesbar ist. 
Ein müdes Glühen ist
in braven und mit Zaum zufriedenen Bürgern. 
Wo fängt das satte Sitzen an, sich zu bezweifeln? 
Vom Ende her wird Gegenwart Geschichte, 
die Deuter machen sich rückwärtig klug; 
doch im Bestehenden verbirgt sich Unbestand; 
ein Zünder, der nichts als Bereitschaft ist und absichtslos; 
der unbedachte Anfang vor dem Anfang, 
in dem die Welle unbegonnen ruht. 

Die Brandung, die es wissen müsste, 
spielt ewige Verschweigung, 
verbirgt die Lust, zu sein, in ihrer Wiederkehr. 
Im Traum kann ich, was sie dem Sand einschreibt, verfolgen:
Sturmtage sind nicht gut für tiefe Fragen. 
Nachdenklich sein braucht leichte Dünung,
keine Freak waves. 
Und folgsam träum ich einen heiteren Himmel, sanfte Luft; 
die kurzen Wellen glucksen über mich; 
als läge überall die Antwort auf die Frage nach dem Vor-Beginn
sichtbar zutage, nur ich sei taub und blind, und jeder Stein 
sei seiner stillen Herkunft mehr gewiss als ich.

*

Vom Anfang des Anfangs des Anfangs



27

Stücke vom Leben am Wittels-
bacherplatz und darüber hinaus

Evangelische Theologie in Würzburg 
Historische und aktuelle Einblicke

Horst F. Rupp, Ilona Nord und Michael Bauer

Es war im Sommer 2019 als es an meiner Bürotür (I.N.) im dritten Stock des 
Wittelsbacherplatzes klopfte. Später schreibt der Besucher Ingbert Schäfer, 
ein pensionierter Fachlehrer für Kunst und Technik: »Nach der Begrüßung 
war mein erster Satz: Hier stand einmal mein Bett. Sie wirkten überrascht. 
Woher sollten Sie das denn auch wissen? […] In Ihrem Büro, ›meinem Zim-
mer‹, standen wie in den Räumen davor und dahinter sechs bis sieben Metall-
betten, je ein Hocker, ein Kruzifix, kein Wandschmuck (erst später durfte ich 
ein selbstgemaltes Bild aufhängen). Die älteren Schüler, die im anschließenden 
Seitentrakt wohnten, hatten 2-4 Bettzimmer.«1 

Es ist zuweilen nicht nur überraschend, sondern einfach auch wirklich 
verändernd, wenn man über die Geschichte eines Ortes, der einem seit Jahren 
vertraut ist, neue Kenntnisse erhält. Im Brief heißt es weiter:

»1965, als (fast) 14-jähriger Jüngling aus Obersinn kam ich in das Deut-
sche Gymnasium mit angeschlossenem Internat. Ich hatte (wie viele andere 
Mitschüler) meine Volksschulzeit schon beendet und kam so in die 7. Klasse 
des Gymnasiums. Das Deutsche Gymnasium führte bis dahin nur die sog. 
Kurzform (also 7.-13. Kl.) bis zum Abi, erst 1965 kam die ›Langform› dazu, 

1		  Brief von Ingbert Schäfer an Ilona Nord vom 1.7.2019, unveröffentlicht.

Stücke vom Leben am Wittelsbacherplatz und darüber hinaus



28

also in diesem Jahr kamen auch Fünftklässler. In diesem ehrwürdigen Haus 
am Wittelsbacherplatz waren also neben dem Deutschen Gymnasium (Än-
derung zu Matthias-Grünewald-Gymnasium 1967 o. 1968) noch die Pädago-
gische Hochschule und im rechten hinteren Trakt […] das städtische Theater. 
Es war dann immer eine ›show‹, wenn die Herrschaften mit oder ohne Robe 
vom Parkplatz ins Theater schritten.«2 

Klaas Huizing lehrt nicht nur am Wittelsbacherplatz, er hat auch eine 
besondere Beziehung zum Theater: Sein Theaterstück »In Schrebers Garten« 
wurde im Mai 2011 am Würzburger Theater uraufgeführt.3 Dass dieses seinen 
vorherigen Ort am Wittelsbacherplatz hatte, ist eine schöne Entdeckung. 

Es ist nicht unerheblich, wer wo wie und wann Theologie lehrt. Theologie 
ist eine kontextuelle Wissenschaft, was in ihr erarbeitet wird, weist immer 
auch Spuren ihrer Orte und Zeiten sowie der Biographien der Menschen auf, 
die sie vertreten und weiterentwickeln. So möchten wir zu Ehren des Jubi- 
lars in einem ersten Teil eine kleine Geschichte der Evangelischen Theologie 
an der Universität Würzburg vorlegen und in einem zweiten Teil von bio-
graphischen Stationen und Arbeitsschwerpunkten der bisherigen und auch 
derzeitigen Lehrstuhlvertreter*innen berichten.

Teil 1: Schlaglichter zur Geschichte der Evange-
lischen Theologie an der Universität Würzburg

Nachfolgend werden Stationen der (evangelischen) Theologie in Würzburg 
rekonstruiert. Es wird dabei historisch recht weit ausgeholt. Beginnend mit 
der (doppelten) Gründung der Universität Würzburg im frühen 15. Jahrhun-
dert und der dann endgültigen Installation dieser Einrichtung in der zweiten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts blieb über lange Jahre Theologie in Würzburg 

2		  Ebd.
3		  Klaas Huizing: In Schrebers Garten. Ein Theaterstück. UA: Mainfranken Theater Würzburg in Kooperation mit dem Saar-

ländischen Staatstheater, 19. Februar 2011; siehe auch: Ders.: Vom Turnen abgeturnt. Sind wir nicht alle ein bisschen 
Schreber?, in: Programmheft zum Theaterstück »In Schrebers Garten«, Mainfranken Theater Würzburg 2011, 9-11.

Horst F. Rupp, Ilona Nord und Michael Bauer



29

exklusiv katholisch geprägt. Erst der Beginn des 19. Jahrhunderts mit der 
Einverleibung des Hochstifts Würzburg in das Königreich Bayern und dem 
Zugewinn vormals protestantischer Gebiete durch dieses Königreich Bayern 
machte auch eine entsprechende konfessionelle Erweiterung der Struktur 
der Universität Würzburg notwendig. Allerdings entstand an der Universität 
Würzburg keine eigene evangelisch-theologische Fakultät wie auf katholi-
scher Seite. Dafür war das Würzburger Einzugsgebiet zu stark katholisch 
und zu wenig evangelisch geprägt. Nötig geworden waren jedoch Struktu-
ren, die eine (Aus-)Bildung protestantischer Lehrkräfte für den Schulbereich 
ermöglichten. Und so entwickelten sich in Würzburg die Strukturen einer 
evangelischen Theologie im 19., 20. und auch im 21. Jahrhundert im Rahmen 
der Lehrer*innenbildung4, die es nachzuzeichnen gilt.

Die Vorgeschichte

In Würzburg hat die (wissenschaftliche) Theologie eine sehr lange Tradition. 
Diese Tradition beginnt mit der Erstgründung der Universität Würzburg5 zu 
Beginn des 15. Jahrhunderts. Fürstbischof Johann von Egloffstein (†1411) 
beabsichtigte, das bestehende »Gymnasium herbipolense« in eine »Hohe 
Schule«, eine Akademie bzw. Universität umzuwandeln, da er für die im Auf- 
und Ausbau befindliche Verwaltung seines Bistums qualifiziertes Personal, 
insbesondere natürlich Theologen und Juristen benötigte. Gängiger Weise 
umfassten diese im Hochmittelalter aufgekommenen neuen Bildungsein-
richtungen auf der Grundlage der septem artes liberales als dem Unterbau, 
der sogenannten »Artistenfakultät«, dann drei obere Fakultäten, nämlich die 

4		  Es wird den Leser*innen gleich auffallen, dass wir auch für die historische Zeit inklusiv formulieren. Margarete Götz, 1998-
2017 Prof.in für Grundschulpädagogik an der JMU Würzburg, informiert mit herzlichen Grüßen an den Jubilar darüber, dass 
Frauen um die Wende zum Jahr 1900, gegen den damaligen Widerstand von Männern, als Volksschullehrerinnen ausge-
bildet wurden. Da es seit ca. 1870 einen Frauenüberschuss gab, bestanden für bürgerliche Frauen keine Heiratschancen, 
sodass der Volksschullehrerberuf als verberuflichte Mütterlichkeit zum Broterwerb für bürgerliche Frauen diente.

5		  Vgl. dazu Peter A. Süß: Grundzüge der Würzburger Universitätsgeschichte 1402-2002. Eine Zusammenschau, Neustadt an 
der Aisch/Rothenburg o.d. Tauber 2007; Peter A. Süß: Kleine Geschichte der Würzburger Julius-Maximilians-Universität, 
Würzburg 2002; Peter Baumgart (Hg.): Vierhundert Jahre Universität Würzburg. Eine Festschrift, Neustadt an der Aisch 
1982.

Stücke vom Leben am Wittelsbacherplatz und darüber hinaus



30

juristische, die medizinische und schließlich als Krone des Wissenschaftsge-
bäudes, die theologische Fakultät. Die septem artes liberales bestanden aus 
dem sogenannten Trivium, Grammatik, Rhetorik und Dialektik, und dem 
Quadrivium, Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie.6 

Mit Datum vom 10. Dezember 1402 erteilte der für die Errichtung einer 
solchen Institution zuständige Papst, nämlich Bonifatius IX., das dafür erfor-
derliche Privilegium. Nur die fünf im deutschsprachigen Raum schon im 14. 
Jahrhundert gegründeten Universitäten sind damit älter als die Universität 
Würzburg: Prag, als die älteste Universität im damaligen deutschsprachigen 
Raum (1348), Wien (1365), Heidelberg (1386), Köln (1388) und Erfurt (1392). 
Würzburg ist mit dieser Erstgründung seiner Universität die älteste derartige 
Einrichtung im heutigen Bayern. Allerdings war dieser Erstgründung der Würz-
burger Universität im Jahre 1402 keine allzu lange Lebensdauer vergönnt: Mit 
dem Tod von Fürstbischof Johann von Egloffstein im Jahre 1411, des Initiators 
und »Mentors« dieser Einrichtung, begann auch schon wieder ihre Auflösung. 
Einer der Hauptgründe für diese schnelle Auflösung dürfte gewesen sein, dass 
es nicht gelungen war, eine solide finanzielle Basis sicherzustellen.

Erst mit dem im 16. Jahrhundert vollzogenen zweiten Anlauf zur Grün-
dung einer Universität in Würzburg konnte diese Einrichtung dann auf Dauer 
gestellt und auch ihre Finanzierung gesichert werden. Und bei diesem zweiten 
Anlauf ging die Initiative ebenfalls von dem damals amtierenden Fürstbischof 
aus, nämlich von Julius Echter von Mespelbrunn (1545-1617, reg. 1573-1617). 
Nach intensiver Vorbereitung konnten am 2. Januar 1582 die Theologische 
und die Philosophische Fakultät ihre Tore öffnen. Die Universität erhielt den 
Namen »Academia Iulia«. 1585/87 folgte die Eröffnung der Medizinischen 
Fakultät. 

Ursprünglich konnten sich ausschließlich katholische Studierende an der 
Universität Würzburg immatrikulieren. Dies änderte sich jedoch im Jahre 
1734, als Fürstbischof Friedrich Karl von Schönborn (1674-1746, reg. ab 1729) 

6		  Vgl. dazu Horst F. Rupp: Religiöse Bildung und Erziehung im Mittelalter, in: Rainer Lachmann/Bernd Schröder (Hg.): 
Geschichte des evangelischen Religionsunterrichts in Deutschland. Ein Studienbuch, Neukirchen-Vluyn 2007, 17-34, und 
die dazu gehörige Edition von Quellen in: Dies. (Hg.): Geschichte des evangelischen Religionsunterrichts in Deutschland. 
Quellen, Neukirchen-Vluyn 2010, 5-28.

Horst F. Rupp, Ilona Nord und Michael Bauer



31

eine neue Studienordnung erließ, die es auch Protestanten erlaubte, an der 
Universität Würzburg zu studieren. 

Der Beginn der eigentlichen Geschichte einer protes-
tantischen Theologie in Würzburg im 19. Jahrhundert

Trotzdem hielt sich im Blick auf die Universität Würzburg über die Zeiten 
hartnäckig das Renommee einer stark katholisch geprägten Universität. Da-
ran änderte etwa auch die Berufung eines protestantischen Theologen wie 
Friedrich Immanuel Niethammer (1766-1848) nichts, der im Jahre 1804 als 
Professor der Theologie, Konsistorialrat und Oberpfarrer nach Würzburg 
berufen wurde7, was durch ein neues Statut im Jahre 1803 möglich geworden 
war, als die Universität ihre Fächer neu strukturierte und unter anderem auch 
neben der Katholischen Theologie zur Bildung der religiösen Volkslehrer auch 
die Evangelische Theologie installierte.8 Möglich und auch nötig geworden 
war diese konfessionelle Erweiterung der Universität durch die Angliederung 
des geistlichen Territoriums Würzburg an das Königreich Bayern, das 
sich im Gefolge des Reichsdeputationshauptschlusses auch verschiedene 
protestantische Gebiete einverleibte, wie etwa die ehemals Freie Reichsstadt 
Rothenburg ob der Tauber.9 Die dann von Niethammer übernommene Stelle 
war übrigens zuerst Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768-1834) an-
geboten worden, der den Ruf auch anzunehmen gedachte, von der preußi-
schen Regierung dann aber als Extraordinarius und Universitätsprediger an 
die Universität Halle berufen wurde.10 

7		  Vgl. Horst F. Rupp: [Art.] Niethammer, Friedrich Immanuel, in: RGG4 6 (2003), 310.
8		  Würzburg war im Zuge der Neuordnung Europas im napoleonischen Zeitalter zum Königreich Bayern gekommen, dem eine 

Reihe protestantischer Gebiete zugeschlagen wurde, was dann eben auch entsprechende Konsequenzen für die (Aus-)
Bildungsstruktur an den bayerischen Universitäten hatte. Vgl. dazu Anton Schindling: Die Julius-Universität im Zeitalter 
der Aufklärung, in: Baumgart: Vierhundert Jahre, 77-127.

9		  Vgl. dazu Gabriele Moritz: Krise und Neubeginn im 19. Jahrhundert, in: Horst F. Rupp/Karl Borchardt (Hg.): Rothenburg ob 
der Tauber. Geschichte der Stadt und ihres Umlandes, Darmstadt 2016, 460-478.

10	 Vgl. etwa Wilhelm Dilthey: Leben Schleiermachers. Band 1, Teilband 2: 1803-1807, hg. v. Martin Redeker, Göttingen 1970, 
85ff. Vgl. auch Martin Redeker: Friedrich Schleiermacher. Leben und Werk (1768-1834), Berlin 1968, 108f. Schleiermacher 
reizte offenbar an der Würzburger Stelle vor allem auch die damit verbundene Funktion eines akademischen Predigers, 
die ihm zugesichert worden war (vgl. ebd., 109).

Stücke vom Leben am Wittelsbacherplatz und darüber hinaus



32

Detaillierte Studien zur Geschichte der evangelischen Theologie im Rah-
men der Lehrer*innenbildung an der Universität Würzburg11 im 19. und be-
ginnenden 20. Jahrhundert liegen unseres Wissens (noch) nicht vor. Aber 
wir haben keinen Anlass, daran zu zweifeln, dass die Lehrer*innenbildung 
(inklusive der Ausbildung der Lehrkräfte für den evangelischen Religionsun-
terricht) in Würzburg anders abgelaufen ist als an anderen Orten in Bayern 
bzw. auch im gesamten übrigen Deutschland – und da lässt sich Folgendes 
konstatieren:

In einer ersten Phase der Lehrer*innenbildung wurde bis weit ins 18. Jahr-
hundert hinein ein zünftiges Modell praktiziert. Beim amtierenden »Schul-
meister«, der nicht selten neben seiner Unterrichtstätigkeit auch noch einem 
anderen Gewerbe (z.B. der Schuhmacherei) nachging, gingen ohne irgendwel-
che Vorbildung Schüler, die sich selbst für die Ausübung dieses »Gewerbes« 
interessierten, sozusagen in die Lehre und machten sich auf dem Wege der 
Nachahmung mit den Usancen dieser Profession mehr oder weniger fundiert 
vertraut. Eine theoretische Durchdringung des Feldes von Unterricht und in-
stitutionalisierter Erziehung konnte damit natürlich (noch) nicht verbunden 
sein. Elementar-Lehrerbildung – die uns hier vorrangig interessiert – im 19. 
und auch noch weit ins 20. Jahrhundert hinein spielte sich in einer nächs-
ten Entwicklungsstufe noch immer nicht an den Universitäten ab, sondern 
wurde zuerst an eigenen Lehrer-Seminaren angesiedelt, die primär praktisch 
und weniger theoretisch ausgerichtet waren.12 Der wichtigste Protagonist der 
seminaristischen Lehrerbildung im 19. Jahrhundert war sicherlich Friedrich 
Adolph Wilhelm Diesterweg (1790-1866)13, der ganz bewusst eine an den 

11	 Zur Geschichte der Lehrerbildung an der Universität Würzburg in den vergangenen zwei Jahrhunderten vgl. die Arbeiten 
von Stefan Paulus: 200 Jahre Lehrerbildung, Würzburg 1975; Ders.: Universität Würzburg und Lehrerbildung, in: Baumgart: 
Vierhundert Jahre, 539-564.

12	 Zu den unterschiedlichen Modellen der Lehrerbildung vom 18. bis zum 20. Jahrhundert vgl. Horst F. Rupp: Diesterwegs 
Stellung in einer Geschichte der Lehrerbildung, in: Pädagogik und Schule in Ost und West 38 (1990), 98-107, wieder 
abgedruckt in: Ders.: Diesterweg im Fokus. Bildungs- und schulgeschichtliche Beiträge, Würzburg 2017, 63-79.

13	 Zu Diesterweg, seiner Pädagogik, Bildungspolitik sowie seiner Religionsdidaktik vgl. die diversen Publikationen aus der 
Feder des Autors; in Auswahl: Horst F. Rupp: Religion und ihre Didaktik bei Fr.A.W. Diesterweg. Ein Kapitel einer Geschichte 
der Religionsdidaktik im 19. Jahrhundert, Weinheim/Basel 1987, zweite, ergänzte Auflage, Würzburg 2016; Ders.: Fr.A.W. 
Diesterweg. Pädagogik und Politik, Göttingen/Zürich 1989; Ders./Gerd Hohendorf (Hg.): Diesterweg: Pädagogik – Leh-
rerbildung – Bildungspolitik, Weinheim 1990; Ders./Gert Geißler: Diesterweg zwischen Forschung und Mythos. Texte 
und Dokumente zur Forschungsgeschichte. Neuwied/Kriftel/Berlin 1996; Ders.: Diesterweg im Fokus. Bildungs- und 
schulgeschichtliche Beiträge, Würzburg 2017.

Horst F. Rupp, Ilona Nord und Michael Bauer



33

Universitäten angesiedelte Volksschullehrerbildung ablehnte, da sie ihm zu 
»verkopft« und zu wenig an der alltäglichen Praxis in den Schulen ausgerichtet 
erschien. 

Auch die Ausbildung der Lehrkräfte für den Religionsunterricht war selbst 
eher »Unterricht in Religion«, der dann meist von Pfarrpersonen wahrgenom-
men wurde, was eine weniger theoretisch und damit wissenschaftlich-theolo-
gisch basierte und ausgerichtete Beschäftigung mit den Themen Religion und 
Glaube bedingte. Das hätte wohl die Installation von theologischen Dozen-
turen notwendig gemacht. Aber die deutschen Staaten – wir müssen ja hier 
immer im Plural reden! – hatten wenig Interesse daran, die Ausbildung ihrer 
Elementarlehrer in die Freiheit der Universitäten zu entlassen, was vielleicht 
das Risiko mit sich gebracht hätte, zu freies und kritisch-autonomes Den-
ken zu produzieren, das den autoritär-hierarchisch strukturierten Staat und 
seine entsprechend organisierte Gesellschaft gefährdet hätte. Man vertraute in 
diesem Zusammenhang dann lieber auf eine Lehrerbildung und eine Schule, 
die in einen religiös fundierten Obrigkeitsgehorsam einübten, für den etwa 
auch die protestantische Theologie und Kirche und die in ihr tätigen Pfarrer 
eine passgemäße theologische Basis lieferten, meist unter Verweis auf die 
entsprechenden Stellen in der Bibel (vgl. etwa Röm 13, 1-2). Der zu erteilende 
(evangelische) Religionsunterricht hatte in diesem System sogar eine hervor-
gehobene Rolle. Die Allianz von Staat und Kirche, von Thron und Altar ist 
der zentrale Eckpfeiler dieser Organisationsstruktur. Gesetzlich verankert 
wurde in den deutschen Staaten diese Form der Elementar-Lehrerbildung in 
sogenannten Regulativen bzw. Normativen. Die bekanntesten und vermut-
lich »berüchtigtsten« dieser Regulative waren vermutlich die in Preußen 1854 
installierten Stiehlschen Regulative, die für knapp zwei Jahrzehnte dort die 
Lehrerbildung bestimmten, deren Geist jedoch durchaus noch länger währte. 
In Bayern erfüllten die sogenannten »Normative« von 1857 diese Funktion 
der Heranbildung von obrigkeitshörigen und auf Kirchenlinie liegenden Un-
tertanen. Im Bereich der Volks- bzw. Elementar-Schule fand diese enge Ver-
zahnung von Staat und Kirche ihren vielleicht sinnenfälligsten Ausdruck in 
der sogenannten »geistlichen Schulaufsicht«, wonach die Pfarrpersonen (im 
Normalfall ohne spezifisches pädagogisches Professionswissen!) die fachliche 

Stücke vom Leben am Wittelsbacherplatz und darüber hinaus



34

Aufsicht über die Schule und ihre Lehrkräfte ausübten – ein Zustand, der 
natürlich die Keimzelle für eine fortdauernde Auseinandersetzung zwischen 
den Berufsgruppen der Pfarrer und Lehrer bildete.

Die Geschichte der Lehrer*innenbildung in Würzburg im 
20. Jahrhundert mit Schlaglichtern auf die evangelische 
Theologie

In Würzburg war die sog. Volksschul-Lehrer*innenbildung seit dem Ende 
des 19. Jahrhunderts auch mit einem konkreten Gebäudekomplex verbun-
den: 1898 wurde das sog. Wittelsbacher Palais zum zentralen Ort der (Aus-)
Bildung der Lehrkräfte für den Elementarschulbereich. Die durchaus wech-
selvolle Geschichte der Lehrer*innen-Bildung im Gebäude am Wittelsbacher-
platz wird auch durch die unterschiedlichen Firmierungen belegt, unter denen 
diese (Aus-)Bildung für den Lehrer*innen-Beruf stattfand. 

Lothar F. Katzenberger14 listet 1998 anlässlich des 100-jährigen Jubilä-
ums des Gebäudes insgesamt acht unterschiedliche Bezeichnungen auf, un-
ter denen am Würzburger Wittelsbacherplatz seit 1898 die Lehrerbildung 
stattgefunden hatte:
•	 Schullehrer-Seminar (SLS)				    1898-1924
•	 Lehrerbildungsanstalt (LBA)				    1924-1935
•	 Hochschule für Lehrerbildung (HfL)			   1936-1941
•	 Lehrerbildungsanstalt (LBA fünfjährig)			  1941-1945
•	 Lehrerbildungsanstalt (LBA sechsjährig)		  1946-1954)
•	 Institut für Lehrerbildung (IfL zweijährig vier Sem.)	 1954-1958
•	 Pädagogische Hochschule Würzburg der  

Univ. Würzburg (PH dreijährig 6 Sem.)			  1958-1972
•	 Erziehungswissenschaftliche Fakultät bzw.  

FB EW (EWF bzw. FB EW)				    1972-1977

14	 Vgl. Lothar F. Katzenberger: 100 Jahre Lehrerausbildung im Gebäude am Wittelsbacherplatz, in: Erich Hußlein/Lothar Kat-
zenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Lehrerbildung in Würzburg. 100 Jahre Lehre und Forschung am Wittelsbacherplatz, 
Würzburg 1998, 9-25, hier 9f.

Horst F. Rupp, Ilona Nord und Michael Bauer



35

•	 Philosophischer Fachbereich III (Phil. FB III)		  1977-1979
•	 Phil. Fakultät III (Phil. Fak. III)				    1979-2014
•	 Humanwissenschaftliche Fakultät			   seit 2014

Die Lehrer*innen-Bildung am Institut für Evangelische Theologie und Re-
ligionspädagogik ist seit der im Jahre 2014 erfolgten Umbenennung und 
Neugründung der Phil. Fakultät III in Humanwissenschaftliche Fakultät in 
dieser beheimatet. 

Wie im Rahmen der Bildung der Volksschul-Lehrkräfte die Ausbildung für 
den evangelischen Religionsunterricht in Würzburg organisiert und struk-
turiert war, ist noch nicht im Detail und anhand der (vielleicht in Archiven 
noch vorhandenen?) Dokumente aufgearbeitet, weshalb an dieser Stelle nach-
folgend nur der allgemeine verfassungsrechtliche Rahmen skizziert werden 
kann, innerhalb dessen diese Ausbildung stattgefunden hat. Man kann ver-
mutlich davon ausgehen, dass die konkrete Vermittlung des Stoffes per Lehr-
auftrag durch protestantische Pfarrer vor Ort geschah, es also keine eigene 
institutionelle bzw. auch personelle Struktur in der evangelischen Theologie 
der Würzburger Volksschul-Lehrer*innenbildung gegeben hat.

Der bayerische Staat regelte die konkrete Beziehung zwischen sich und 
den Konfessions-Kirchen in einem Konkordat (katholisch) bzw. einem Staats-
kirchenvertrag (evangelisch). Der mit Novellierungen und Anpassungen 
nach wie vor gültige Staatskirchenvertrag zwischen Bayern und der Evange-
lisch-Lutherischen Kirche in Bayern datiert vom 29. März 1924.

Mit dem verlorenen Ersten Weltkrieg war auch die Allianz von Thron und 
Altar an ihr Ende gekommen, was dann natürlich auch Auswirkungen auf die 
Lehrer*innenbildung und den Religionsunterricht hatte. Allerdings entschied 
man sich in Deutschland mit dem Inkrafttreten der Weimarer Reichsverfas-
sung von 1919 nicht für das Modell einer strikten Trennung von Staat und 
Kirche – wie dies etwa in Frankreich 1905 erfolgt war –, sondern man wählte 
das Modell einer sog. »hinkenden Trennung«, was den Kirchen bestimmte Be-
reiche einer Mitsprache einräumte. Im Blick auf die Lehrer*innenbildung be-
schritt man noch immer nicht den Weg hin zur konsequenten universitären 
Verankerung, sondern entschied sich für den Zwischenschritt des Aufbaus 

Stücke vom Leben am Wittelsbacherplatz und darüber hinaus




